### سلسلة اشاعتِ تنظيمِ اسلامي نمبر ٣

### ترتيب

| ◄ تقديم                                       | 3  |
|-----------------------------------------------|----|
| ♦ حصهاوّل                                     | 24 |
| <b>◄</b> قراردادِ تأسيس                       | 25 |
| ◄ توضيحات                                     | 27 |
| ◄ تقرير مولا ناامين احسن                      | 35 |
| ◄ تقرير مولا ناعبدالغفار                      | 45 |
| <ul> <li>◄ مولا نااصلاحی کا الوداع</li> </ul> | 55 |
| ◄ تائيدوتبصره                                 | 58 |
| • حصه دوم                                     | 61 |
| ◄ عقائد ياً بنيادي دين تص                     | 62 |
| مهرسوم                                        | 76 |
| فرائض دینی کا جامع تصور                       | 78 |

# تعارف تنظیئے اسٹ لامی



يس منظر

(در اساسی نظریا**ت** 

> مرتب اِکٹرائٹسساراحمد

تنظیم اسلامی ، 67 راے ، علامه اقبال روڈ ، گڑھی شاہو ، لاہور۔ فون 36271241 قیس 36293939 -36316638 قیس 36271241 www.tanzeem.org

## تقزيم

تنظیم اسلامی اگر چہ تا حال ایک مختصر سے قافلے کی حثیت رکھتی ہے' تا ہم بھر اللہ اس کا اجمالی تعارف' کسی نہ کسی درجہ میں' نہ صرف پاکستان کے طول وعرض بلکہ بیرونی مما لک میں بھی کم از کم اردو بولنے والوں کی حد تک بہت وسیع پیانے پر ہو چکا ہے۔ اندریں حالات ضرورت میں وقیاً فو قیاً محسوس ہورہی تھی کہ اس کے اساسی نظریات' جو تا حال مختلف کتا بچوں کی صورت میں وقیاً فو قیاً شائع ہوتے رہے ہیں' انہیں افادہُ عام کے لیے یکجا کر دیا جائے — تا کہ ایک جانب کسی بھی شائع ہوتے رہے ہیں' انہیں افادہُ عام کے لیے یکجا کر دیا جائے سے خص کے لیے تنظیم کے مقاصد اور نظریات کے سمجھنے میں سہولت پیدا ہوجائے' اور دوسری جانب اس کے اہداف و مقاصد اور ہیئت نظیمی کے شمن میں جوار تقائی عمل بروئے کار آیا ہے وہ جانب اس کے اہداف و مقاصد اور ہیئت نظیمی کے شمن میں جوار تقائی عمل بروئے کار آیا ہے وہ بھی واضح اور معین ہوجائے۔ چنانچہ یہی پیش نظر کتاب کی اشاعت کا اصل مقصد ہے۔

مخضرترین الفاظ میں تنظیم اسلامی کی اجتماعی مساعی کے اہداف و مقاصد اور اس کی موجودہ ہیئت تنظیم کا جامع و مانع تعارف مندرجہ ذیل دوجملوں کے ذریعے ہوسکتا ہے جو تنظیم کے ' نظام العمل'' کی پہلی دفعہ (شق (لان اور ۱۹) سے ماخوذ ہیں:

'(۱) یہ ایک اصولیٰ اسلامیٰ انقلابی جماعت ہے جو پہلے پاکستان اور بالآ خرکل روئے زمین پراللہ کے دین کے غلبۂ یعنی اسلام کے نظام عدل اجماعی کے قیام' یا بالفاظ دیگر اسلامی انقلاب' کے لیے کوشاں ہے۔

۲) اس کی نظیمی اساس'' مع وطاعت فی المغروف'' کی شخصی بیعت پر قائم ہے۔'' تا ہم اس کا ایک طویل لیس منظر ہے' جسے ع'' دو یکھئے کیا گز رہے ہے قطرے پہ گہر ہونے تک!'' کے مصداق پیش نظرر کھنا مفید ہی نہیں' ضروری بھی ہے!

'' تنظیم اسلامی'' کا نام پہلی باراب سے تیکیس سال قبل اُس ہیئت تنظیمی کے ضمن میں سامنے آیا تھا جس کے قیام کا فیصلہ اُس اجتماع میں کیا گیا تھا جو ۴۸ متمبر ۱۹۶۷ء کورجیم یارخان

میں منعقد ہوا تھا اور جس میں لگ بھگ چالیس کی تعداد میں ایسے حضرات نے شرکت کی تھی جوا کثر و بیشتر ۵۸ \_ ۱۹۵۷ء میں اور بعض بعد میں مختلف مراحل پر جماعت اسلامی یا کستان سے علیحدہ ہوئے تھے۔اس اجتماع میں ان سطور کا عاجز و ناچیز راقم بھی شریک تھا جوعلم وفضل اور تقوی و تدین کے اعتبار سے تو کم ترین تھا ہی 'جہاں تک یا د پڑتا ہے عمر میں بھی سب سے کم تھا۔ یہ دوسری بات ہے کہ اس اجتماع کا انعقا داصلاً اُس کی تحریک وتحریض اور ڈیڑھ دوسال کی انتھا۔ ساتھ کا منتیجہ تھا۔

#### \*\*\*

جماعت اسلامی سے علیحدگی اختیاری تھی اُن میں اُن چاروں حضرات کے علاوہ جنہیں مولا نا جماعت اسلامی سے علیحدگی اختیاری تھی اُن میں اُن چاروں حضرات کے علاوہ جنہیں مولا نا مرحوم کی نظر بندی کے دوران مختلف مواقع پرامارت جماعت کی ذمہ داری تفویض کی جاتی رہی تھی (۱) جماعت کی قیادت کی صف دوم کا بہت بڑا حصہ شامل تھا۔ اُن میں سے بعض حضرات تو اس درجہ مایوس اور دل شکت ہو گئے تھے کہ انہوں نے نئی تشکیل و تعمیر کی کسی کوشش میں قطعاً کوئی حصہ نہ لیا (جیسے مولا نا عبد الجبار غازی مرحوم اور جناب سعید احمد ملک صاحب) لیکن بقیہ اکابرین میں سے مولا نا عبد الجبار غازی مرحوم اور جناب سعید احمد ملک صاحب) لیکن بقیہ اکبرین میں سے مولا نا امین احسن اصلاحی مولا نا عبد الغفار حسن اور حکیم عبد الرحیم انثر ف نے بحر پورکوشش کی کہ کوئی نئی ہیئت تظیمی فوری طور پر وجود میں آ جائے ۔ ان کی اس کوشش میں جماعت سے علیحدگی اختیار کرنے والے اُن عام ارکان کی اکثریت بھی شریک تھی جومعتد بے تعمل کہ بورکوشش کی ہوئی نئی ہوئی اور جامیت کے سابق ارکان پر لیکن افسوس کہ مختلف اسباب کی بنا پر یہ مساعی ناکام رہیں اور جماعت کے سابق ارکان پر مشتمل کوئی نئی اجتماعیت وجود میں نہ آ سکی 'جس کے نتیج میں ایک عمومی ما یوسی اور بدد کی اس یورے حلقے میں بھیل گئی۔

واضح رہے کہ اگر چہ ان جملہ مساعی میں راقم الحروف بھی ایک ادنیٰ کارکن کی حیثیت سے شامل رہا تھا'تا ہم ایک طویل عرصے تک ان کا اصل اعصابی مرکز بھی لائل پورر ہا تھا'اوراُن کی روح رواں کی حیثیت بھی حکیم عبدالرحیم اشرف صاحب ہی کو حاصل رہی تھی۔ البتہ پچھ عرصہ بعد جب محسوس ہوا کہ حکیم صاحب موصوف کچھ زیادہ ہی مایوس اور بددل ہوگئے ہیں' تو از ایعنی مولا ناعبدالنجار غازی مرحوم' مولا نامین احسن اصلاحی' مولا ناعبدالنخار حسن اور شیخ سلطان احمد۔

راقم نے ذاتی تحریک اور منگری کے احباب کے تعاون سے ایک جرپور مشاورتی اجتاع کا اجتمام کیا جوعزیز ٹینر بز ہڑ یہ میں منعقد ہوا اور کی روز تک جاری رہا۔لیکن افسوں کہ یہ کوشش بھی ناکا م رہی۔ نیجناً مالوی کے سائے مزید گہرے ہوگئے — اور ۲۱-۱۹۹۱ء کے لگ بھگ جماعت سے علیحدہ ہونے والے اکا براور عام ارکان کے حلقے میں کسی ٹی تعمیر و تشکیل کے شمن میں کسی مملی سعی و جہدتو کجا مستقبل قریب میں اس کی کسی اُمید کے آثار بھی باقی نہ رہے 'اور بالعموم وہ فضاطاری ہوگئی جس کا نقشہ ان الفاظ میں سامنے آتا ہے کہ ع'ن اب یہاں کوئی نہیں 'کوئی نہیں آئے گا!' — اگر چہ بحد اللہ اس وقت بھی ذاتی طور پر راقم کے قبلی احساسات کی کیفیت میٹھی کہ ع'ن آگ گھی ہوئی نہ جان آگ د بی ہوئی سمجھ!''

#### \*\*\*

راقم الحروف اوائل ۱۹۶۲ء سے اواخر ۱۹۶۵ء تک بعض خاندانی مسائل کی بنا پر کراچی میں مقیم رہا۔ اس اثناء میں مولا ناعبدالغفار حسن بھی مدینہ منورہ منتقل ہو گئے' جہاں اُن کا تقر ر جامعہ اسلامیہ میں بحثیت استاذِ حدیث ہو گیا تھا۔

اواخر ۱۹۵۵ و میں راقم تغییر جدیداور تشکیل نو کے عزم تازہ کے ساتھ لا ہور منتقل ہوا تواس نے ۱۹۵ و میں جا عت اسلامی کی نے سب سے پہلاکا م یہ کیا کہ اپنا وہ اختلافی بیان جواس نے ۱۹۵۹ و میں جاعت اسلامی کی مقرر کردہ جائزہ میٹی کی خدمت میں پیش کیا تھا اسے''تحریک جماعت مرکزی مجلس شور کی مقرر کردہ جائزہ میٹی کی خدمت میں پیش کیا تھا اسے''تحریک جماعت اسلامی: ایک تحقیقی مطالعہ' کے نام سے شائع کردیا' جود بنی حلقوں اور مذہبی جماعت' اخبارات و جرائد میں بھی میں تھی ہو تھی میں تھی میں تھی کی خواہش از سرنو انگرائی لینے لگی ۔ چنا نچہ ۱۹۲۱ء میں جب مولا نا عبدالغفار حسن اپنی سالانہ تعطیلات پر پاکستان آئے تو انہوں نے راقم کے ساتھ کامل مولا نا عبدالغفار حسن اپنی سالق ارکان افعال کرتے ہوئے نہ صرف کراچی اور لا ہور بلکہ بعض دوسرے مقامات پر بھی سابق ارکان جماعت کوا کی نئی شخیم کے قیام پر آمادہ کرنے کی بھر پورکوشش کی' اوراُن کی ان مساعی کے نتیج میں بہت سے لوگوں کے دلوں میں قیام اجتماعیت کی وہ چنگاری جو خاکستر کی موٹی تہہ میں دب میں بہت سے لوگوں کے دلوں میں قیام اجتماعیت کی وہ چنگاری جو خاکستر کی موٹی تہہ میں دب عیکی تھی دوبارہ پورے آب و تاب کے ساتھ بھڑک اُٹھی۔

مولا ناموصوف تواپنی تعطیلات کے اختتام پرواپس مدینه منوره چلے گئے کئین اُن کی غیر حاضری میں شخ سلطان احمد صاحب نے اُن کی نیابت کاحق بخو بی ادا کیا۔اور نہ صرف مفصل

خط وکتابت کے ذریعے بلکہ اپنی شدید خانگی اور کاروباری مصروفیات کے علی الرغم ایک رفیق کی معیت میں پاکستان کے متعددا ہم مقامات کے سفری صعوبت جھیل کراس تحریک کے بودے کو پروان چڑھایا۔ نینجنگا جون ۱۹۲۷ء میں آں محتر م اور پیرخا کسار رحیم آباد ضلع رحیم یارخاں میں سردار محمد اجمل خان لغاری مرحوم کے دولت کدے پر جمع ہوئے جہاں طویل گفت وشنید اور بحث و تحص کے بعد ہم مینوں نے ایک قرار داد پر دستخط شبت کردیئے جو جولائی ۱۹۲۷ء کے دمیشاق ''میناق ''مین قرار دادر حیم آباد' کے نام سے شائع ہوگئی۔

اس قرار داد کا اکثر و بیشتر حصه تو وی ہے جو تنظیم اسلامی کی'' قرار داد تاسیس'' کے عنوان سے اس کتاب کے صفحات ۲۷٬۲۱ پر درج ہے' البتہ اُس کے پہلے پیرا گراف کی بجائے ''قرار دادرجیم آباد'' میں حسب ذیل عبارت درج تھی:

''ہم اس امر پراللہ کاشکراداکرتے ہیں کہاس نے ہماری راہ کے موافع کودور فر مایا اور حالات کواس طرح ساز گار فر مایا کہ ہم ایک بار پھرایک دوسرے کے نقطہ نظر کو سیجھنے کے لیے ایک مقام پر جمع ہو سکے۔

ہمارے نز دیک بیبھی اللہ تعالیٰ کا خصوصی فضل وکرم اور انعام واحسان ہے کہ گفت و شنید کے نتیجہ میں ہم نے محسوس کیا کہ بھر اللہ ہمارے نقطہ نظر اور طرز فکر میں بہت حد تک کیسانی و یک رنگی موجود ہے اور ہم دین کی کسی چھوٹی یا بڑی خدمت کے لیے جمع ہوکر سے وجہد کر سکتے ہیں۔

بنابرین ہم یہ طے کرتے ہیں کہ ایک ایتی اجتماعیت کا قیام عمل میں لا یا جائے جودین کی جانب سے عائد کردہ جملہ انفرادی واجتماعی ذمہ داریوں سے عہدہ برآ ہونے میں ہماری مدومعاون ہو جس میں وہ لوگ بھی شریک ہوسکیں جواپنی ذمہ داریوں کی ادائیگی کے لیے جماعت اسلامی میں شامل ہوئے تھے لیکن پھر مختلف مراحل پر اس سے مایوس ہو کر علیحدہ ہوتے چلے گئے اور اب کسی ہیئت اجتماعی میں منسلک نہ ہونے کی بنا پر شگی محسوس کررہے ہیں اور وہ لوگ بھی شریک ہوسکیں جنہیں اپنے دینی فرائض کا احساس ہوجائے اور وہ اپنی اجتماعی ذمہ داریوں کی ادائیگی کے لیے کسی اجتماعی نظم میں منسلک ہونا جا ہیں۔''

اوراختيام پران الفاظ كالضافه تھا:

''مندرجہ بالارہنمااصولوں کی روثنی میں تفصیلی نقشہ کار کی تعیین اورا یک ہیئت اجماعی کی تشکیل کے لیے طے کیا جاتا ہے کہ جس قد رجلد ممکن ہؤہم خیال لوگوں سے رابطہ قائم کیا

ا مولا ناامین احسن اصلاحی ۲ مولا ناعبد الغفار حسن سامولا ناعبد الحق جامعی ۲ شخ سلطان احمد (معتمد) ۵ میر دار مجمد اجمل خان لغاری ۲ و اکثر محمد نذیر مسلم ۲ و اکثر اسرار احمد ۴ میراند می

''یثاق'' کی ستمبر'اکوبر ۱۹۲۷ء کی مشتر که اشاعت میں ترمیم شدہ قرار دا داور توضیحات میں ترمیم شدہ قرار دا داور توضیحات بھی شائع کردی گئیں اور مولانا امین احسن اصلاحی اور مولانا عبد الغفار حسن کی تقاریر بھی۔ مزید برآں صرف قرار دا داور اس کی توضیحات کو''ایک نئی اسلامی تنظیم کے قیام کا فیصلہ'' کے عنوان سے ایک کتا بچ کی صورت میں بھی شائع کر دیا گیا تا کہ اسے زیادہ وسیع حلقے تک پہنچایا حاسکے۔

#### \*\*\*

یہ عرض کرنے کی کوئی حاجت نہیں ہے کہ اگر چہ اس نئی تنظیم کی سربراہی یا امارت کے لیے تاحال رسمی طور پر کسی کا نام نہ تجویز ہوا تھا نہ منظور کیکن اس' بارات کے دولہا' بہر حال مولا نا امین احسن اصلاحی ہی تھے .....اوراگر چہ اس نئی ہیئت اجتماعی کے نام کے بارے میں بھی متعدد تجاویز کے پیش ہونے کے باوجود کوئی حتمی فیصلہ نہیں ہوسکا تھا' تا ہم چونکہ مولا نا امین احسن اصلاحی' منظیم اسلامی' کے نام پر مُصر تھے' لہذا غیر رسمی طور پر یہ نام بھی تقریباً طے شدہ ہی تھا اگر وف نے یہا حتیاط محوظ رکھی تھی کہ یہ اسمعلم نہ' میثاق' میں استعال ہوانہ متذکرہ بالاکتا ہے میں )۔

اجتماع رحیم پارخان میں اپنے الوداعی خطاب میں بھی مولا نااصلاحی نے اپنی سابقہ تقصیر کے اعتراف کے ساتھ آئندہ کے لیے عزم مصمم کا اظہار کیا تھا اور اس کے بعد بھی چند ماہ تک ان کی طبیعت میں نشاط کی کیفیت برقر ارر ہی اور سع '' ہوتا ہے جادہ پیا پھر کارواں ہمارا'' کے سے انبساط وانشراح کا اظہار ہوتا رہا۔ چنانچہ بعض چھوٹے اسفار کے علاوہ ایک طویل سفر بھی انہوں نے از لا ہور تا سکھر بذریعہ کاراور وہاں سے کراچی بذریعہ ریل کیا جس میں راقم بھی حضرت موسی کے فتی کے مانندان کے ساتھ رہا۔

لیکن افسوس کہ ایک حادثہ تو اس سفر کے دوران سکھر میں ایک اجتماع عام کے موقع پر پیش آگیا۔۔۔۔۔ اور بعض دوسرے حوادث اس کے پچھ عرصہ بعدرونما ہوگئے جن کے نتیج میں ایک جانب تو مولا نااصلاحی کی طبیعت بچھ کررہ گئی۔۔۔۔۔اور دوسری جانب بعض اہم رفقاء کے مزاج جائے اور پھر کوئی الیں صورت اختیار کی جائے کہ ایسے لوگ ایک جگہ جمع ہوکر کسی اجتماعیت کے قیام کی عملی صورت اختیار کرلیں۔اس کام کی انجام دہی کے لیے فی الحال شخ سلطان احمد (صاحب) کو مامور کیا جاتا ہے۔''

واضح رہے کہ اس قرار داد کو بھی الفاظ کا جامہ راقم الحروف ہی نے پہنایا تھا اور پھر جب
راقم نے لا ہور واپس آ کراسے مولا نا امین احسن اصلاحی کی خدمت میں پیش کیا اور اُن کی
جانب سے اس کی بحثیت مجموعی تائید و تحسین کے بعد طے کیا گیا کہ اس کی ایک مخضر وضاحت
بھی ضبط تحریر میں لے آئی جائے تو پی خدمت بھی راقم ہی نے سرانجام دی۔ دریں اثنالا ہور میں
منعقدہ ایک اجتماع میں مجوزہ اجتماعیت کے خمن میں ایک مجلس مشاورت کا قیام مل میں آ چکا تھا
منعقدہ ایک اجلاس میں نہ صرف' قرار دا درجیم آباد' بلکہ متذکرہ بالا توضیحات کو بھی معمولی
منت و اضافے کے ساتھ منظور کرلیا گیا۔ چنانچے '' میثاق' بابت اگست ۱۹۲۵ء میں بیرتمام
چیزیں'' مجلس مشاورت' کی جانب سے شائع ہوگئیں اور اُن کی اساس پر ایک اجتماع ۸' ہوستمبر
کو بہقام رحیم یارخان طلب کرلیا گیا۔

#### ☆☆☆

رحیم یارخان میں ۲٬ ستمبر کو مجلس مشاورت کا اجتماع ہوا ...... اور بعد از ال ۴۴ ستمبر کو کھلے اجلاس ہوئ بنین میں ۱ کستمبر کو مجلس مشاورت کا اجتماع ہوا ...... اور بین اولاً راقع ہی نے مجوزہ قر ار داداور اس کی توضیحات بڑھ کرسنا ئیں۔ پھر مولا نا امین احسن اصلاحی اور مولا نا عبد الغفار حسن نے مزید تائیدی اور توضیح تقریریں کیں۔ شرکاء اجتماع کی جانب سے بعض لفظی ترامیم بھی پیش ہوئیں ...... اور بالآخر قرار داد کو مع توضیحات منظور کرلیا گیا 'صرف اس فرق کے ساتھ کہ قرار دادرجیم آباد کے ان ابتدائی تین پیروں کی بجائے جواور نقل ہو چکے ہیں' یہ پیراشامل کیا گیا:

''آج ہم اللہ کا نام لے کرایک ایسی اسلامی تنظیم کے قیام کا فیصلہ کرتے ہیں جودین کی جانب سے عائد کردہ جملہ انفرادی واجماعی ذمہ داریوں سے عہدہ برآ ہونے میں ہماری ممرومعاون ہو''

اوراسی طرح قر اردا درجیم آباد کے محولہ بالا آخری الفاظ کی جگہ یہ الفاظ درج کیے گئے کہ:
''مندرجہ بالا رہنما اصولوں کی روشنی میں عملی جدوجہد کے آغاز اور ایک ہیت اجماعی کی
با قاعدہ تشکیل کے لیے مندرجہ ذیل اصحاب پرمشمل ایک مجلس مشاورت کے تقرر کی
توثیق کی جاتی ہے:

میں بھی تکدر پیدا ہوگیا۔ چنانچہ جماعت اسلامی کے ساتھ سابق تعلق کی قدرِ مشترک کی اساس پنٹی تنظیم کے قیام کی یہ آخری کوشش بھی ع ''خوش درخشید و لے شعلہ ستعجل بود'' کا مصداقِ کامل بن گئی!

#### \*\*\*

تا ہم راقم الحروف نے اُسی وقت طے کرلیا تھا کہ اقامت دین اور اعلاءِ کلمۃ اللہ کے بلندو بالا مقاصد کے لیے خالص اصولی اور انقلا بی طریق پر جدوجہد' یا بالفاظ دیگر اسلامی انقلاب کی سعی کے لیے ٹھیٹھ اسلامی اصولوں پر کسی نئی تحریک کے اجراء اور تنظیم کے قیام کے لیے خود اپنی بساط کے مطابق کوشش جاری رکھے گا'خواہ اُسے'' نئے سفر'' اور نئی تعمیر وتشکیل کے لیے تنہا ہی آغاز کرنا پڑے۔

لا ہور میں حلقہ ہائے مطالعہ قرآن اور'' دارالا شاعت الاسلامیہ''کا قیام اور ماہنامہ ''میثاق''کا دوبارہ اجراء پہلے ہی عمل میں آ چکا تھا۔ چنا نچ قرآن حکیم کے انقلا بی فکر اور ولولہ انگیز دعوت کی اساس پرہم خیال لوگوں کا ایک بالکل نیا حلقہ وجود میں آ چکا تھا جو فطری تدریج کے ساتھ مسلسل ترقی کر رہا تھا۔ چنا نچ اب راقم نے اپنے جسم وجان کی تمام توانا ئیوں کو بالکل کیسوہوکر اورع'' شرطِ اوّل قدم این است کہ مجنوں باثی''کے سے انداز میں قرآن کی انقلا بی دعوت کے نشروا شاعت پر مرکوز کر دیا۔ (۱) اس کے نتیج میں اولاً ۱۹۲۲ء میں مرکزی انجمن خدام القرآن لا ہور کا قیام عمل میں آیا اور ۱۲رجولائی ۴ کے اور کی شام کو اکیس روزہ قرآنی تربیت گاہ کے اختیام پر راقم نے اپنے اس فیصلے کا اعلان کر دیا کہ آئندہ معاملہ صرف قرآن کے درس و تدریس اور تعلیم و تعلم تک محدود نہیں رہے گا اور صرف'' انجمن' پر اکتفانہیں ہوگی بلکہ درس و تدریس اور تعلیم و تعلم تک محدود نہیں رہے گا اور صرف'' انجمن' پر اکتفانہیں ہوگی بلکہ درس و تدریس اور تعلیم و تعلم تک محدود نہیں رہے گا اور صرف'' انجمن' پر اکتفانہیں ہوگی بلکہ درس و تدریس اور تعلیم و تعلم تک محدود نہیں رہے گا اور صرف'' انجمن' کی اقیام ممل میں لا یا جائے گا۔

راقم الحروف کی متذکرہ بالاتقریر' تسوید و تبیض کے جملہ مراحل طے کر کے بعض اضافوں کے ساتھ کچھ'' میثاق'' بابت سمبر ۱۹۷۴ء میں اور بقیدا کو بر اور نومبر کی مشترک اشاعت میں شائع ہوگئ جس کے ذریعے راقم نے اپنا ذہنی وفکری پس منظر' سابقہ تحریکی و جماعتی تعلق اور فرائض دینی کے بارے میں اپنا تصور پوری طرح واضح کردیا (یے تقریر جو پہلے'' سرا فکندیم'' کے فرائض دینی کے بارے میں اپنا تصور پوری طرح واضح کردیا (یے تقریر جو پہلے'' سرا فکندیم'' کے

(۱)اس كَ تَفْصِيلي روداد كے ليے ملاحظه ہوراقم كى تاليف: '' دعوت رجوع الى القرآن كامنظرو پس منظر!''

نام سے طبع ہوتی رہی تھی' اب' 'عزم تنظیم'' کے عنوان سے شائع ہورہی ہے )۔

پھر'' میثاق''بابت اکتوبر' نو مبر میں راقم نے ایک جانب ایک طویل مقالے کے ذریعے المت مسلمہ کی چودہ سوسالہ تاریخ کے دوران عروج اورزوال کے دودوادوار کی وضاحت اور تیسرے عروج کی جانب پیش قدمی کے ضمن میں'' ہمہ جہتی احیائی عمل'' کے مختلف گوشوں کی تعیین کے ساتھ یہ بات بھی واضح کر دی کہ راقم اورائس کی تجویز کردہ تنظیم اُن میں سے کون سے گوشے سے تعلق رکھتی ہے —اور دوسری جانب کا ۱۹۱ء کے اجتاع رحیم آباد کی منظور کردہ قرار داد مع توضیحات بھی شائع کر دی اور مولا نا مین احسن اصلاحی اور مولا نا عبد الغفار حسن کی تقاریر کے علاوہ وہ تائیدی تجرب کہ مالئد نے کیے تھے ۔۔۔۔۔۔اورا علان کردیا کہ ان بی فکری ونظری اساسات پرایک نئی تنظیم کی تشکیل اسلام سال (۵ کے ۱۹ ) کے اوائل میں ہوجائے گی!

ا ۱۹۶۷ء کی قرار داد کے بارے میں راقم الحروف کو اُس وقت بھی بیا حساس تھا کہ اس میں اقامت دین کی فرضیت کا تصور کچھ دب گیا ہے اور اس کی اہمیت کما حقہ واضح نہیں ہور ہی .....اورا گرچہ دین کی اقامت کی اصطلاح اس میں موجود ہے تاہم بحثیت مجموعی اُس سے اصلاً ایک تبلیغی اور اصلاح تحریک کا نقشہ سامنے آتا ہے۔ اس کا اصل سبب بھی راقم کے سامنے واضح تھا' یعنی بید کہ جماعت اسلامی کی تحریک کی قلب ماہیت اور ایک اسلامی انقلا بی جماعت کا انداز اختیار کر لینے اور اس کے نتیج میں ماس کے عامل کے اسلام پیند قومی سیاسی جماعت کا انداز اختیار کر لینے اور اس کے نتیج میں اُس کے کارکنوں کے مزاح میں سیاسی رنگ کے غلبے نے سابقین جماعت کے حلقے میں رد عمل کے طور پر'' دودھ کا جلاچھا چھ بھی پھونگ کر بیتا ہے!'' اور'' سانپ کا ڈسارسی سے بھی ڈرتا ہے!'' کے مطابق' 'انقلاب'' کے لفظ سے وحشت (allergy) پیدا کردی تھی .....اس کے باوجود راقم نے نئی تشکیل کے لیے قرار داد تاسیس کے طور پر اُس کو اختیار کیا۔ اس لیے کہ

ا یک تو اس کی شدیدخوا ہشتھی کہ ۱۹۶۷ء میں جمع ہونے والے تمام بزرگ اور احباب اس

میں شمولیت اختیار کرلیں اور اس ضمن میں اُن پریہ ججت قائم ہوجائے کہ نے سفر کا آغاز ٹھیک

اسی مقام سے کیا جار ہاہے جہاں سے سات سال قبل قافلہ منتشر ہوا تھا.....اور دوسرےا سے

یقین تھا کہ جیسے ہی قافلہ مصروف سفر ہوگا سابقہ تجربات اورایک طویل عرصے کے جمود کے

باعث جووحشت پیدا ہوگئ ہے خود بخو در فع ہوجائے گی اور ......ع '' پھر دلوں کو یاد آجائے گا پیغام ہجود!'' کے مصداق سب بھولے ہوئے سبق دوبارہ یاد آجا ئیں گے۔ (اس کا ایک ثبوت بھی راقم کو بالکل ابتدائی مرحلے ہی پرمل گیا تھا جس کی تفصیل یہ ہے کہ سردار محمد اجمل خان لغاری مرحوم کے مزاح میں متذکرہ بالا وحشت کی شدت کے باعث قرار دادر حیم آباد میں ان الفاظ کے بعد کہ:''لہذا پیش نظر اجتماعیت کی نوعیت الیمی ہونی چا ہیے کہ اس میں فرد کی دینی اور اخلاقی تربیت کا کما حقہ کی ظراحتما جائے!'' مزید تاکید اور حزم واحتیاط کے لیے یہ الفاظ بھی شامل سے کہ ''اور اُسے محض کسی اجتماعی انقلاب کے لیے آلہ کار کی حیثیت نہ دے دی جائے!'' .....لیکن جیسے ہی جود ٹوٹا اور حرکت کا آغاز ہوا تو اس وحشت کی شدت میں فوراً کی آگی۔ چنانچہ حیم یا رخان میں منظور ہونے والی قرار داد سے یہ الفاظ حذف کر دیئے گئے۔

تنظیم اسلامی کا تاسیسی اجلاس ۱۲ اور ۲۸ مارچ ۱۹۷۵ء کومرکزی انجمن خدام القرآن لا ہور کے دفتر واقع ۱۲ – اے ٔ افغانی روڈ 'سمن آبادلا ہور میں منعقد ہوا جس میں لا ہور کے علاوہ کراچی' سکھر' بہاول پور' ساہیوال' فیصل آباد' شیخو پورہ' گوجرانوالہ اور بعض دوسرے مقامات سے گل ایک سوتین (۱۰۳) افراد شریک ہوئے۔

ان میں اوّل تو جماعت اسلامی سے علیحدگی اختیار کرنے والے حضرات کی کل تعداد بھی پانچ چھ سے زیادہ نبھی مزید برآں وہ سب بھی جماعت کے عام ارکان میں سے سے اور اُن میں سے کوئی بھی جماعت اسلامی میں بھی کسی منصب پر فائز نہیں رہا تھا (سوائے شخ جمیل ملاح میں بھی کسی منصب پر فائز نہیں رہا تھا (سوائے شخ جمیل الرحمٰن صاحب کے کہ وہ کراچی کی جماعت کے معروف اور نمایاں لوگوں میں شامل رہے تھے)۔ گویا یہ پورا قافلہ راقم کی دعوتِ قرآنی کے نتیج میں عالم وجود میں آیا تھا اور اس کے جملہ اساسی تصورات مطالعہ قرآن علیم کے اُس منتخب نصاب پر مبنی تھے جسے راقم نے اپنی دعوتِ قرآنی کامرکز ومحور بنایا تھا۔

چنانچیراقم نے اس اجلاس کی افتتاحی نشست میں بھی ایک بار پھراپنے مطالعہ ُقر آن کا نچوڑ پیش کیا اور سورۃ القیف کے دوسر ہے رکوع اور سورۃ الحجرات کی آیات ۱۵٬۱۳ کے حوالے سے فرائض دینی کا جامع تصور اور اس کے ضمن میں شہادت علی الناس اور غلبہ واقامت دین کی جدوجہد کی فرضیت اور اس کے ساتھ ہی راقم جدوجہد کی فرضیت اور اس کے ساتھ ہی راقم

نے ۱۹۲۷ء والی قر اردادِ تاسیس مع توضیحات پڑھ کرسنائی اوراس کی پُر زوروکالت کی صرف اس لیے نہیں کہ بیاس کے اپنے رشحات قلم تھے بلکہ اس لیے کہ قامتِ دین کے بلندو بالا مقصد کے لیے جو مردانِ کار درکار ہیں اُن کی فراہمی اور سیرت سازی کے لیے جو پروگرام اُس قر ارداد اور اُس کی توضیحات کے ذریعے سامنے آتا ہے اُس کی صحت و حقانیت پر میرا دل ملاکہ ۱۹۷۵ء میں بھی اتنا ہی مطمئن تھا 'جتنا ۲۷ – ۱۹۲۱ء میں ۔ اور الحمد لللہ کہ ان سطور کی تحریر کے وقت بھی (جنوری ۱۹۹۱ء) راقم کو یقین کامل حاصل ہے کہ فرائفِ دینی کی پہلی دومنزلوں کے وقت بھی (جنوری ۱۹۹۱ء) راقم کو یقین کامل حاصل ہے کہ فرائفِ دینی کی پہلی دومنزلوں لینی بندگی رب اور شہادت علی الناس کے اُصول ومبادی کے ضمن میں اس قر ارداد اور اس کی وضیحات کو ایک اہم اور جامع دستاویز کی حیثیت حاصل ہے (چنانچیاس کتاب کا حصہ اول اس قر اداد اور اس کے متعلقات پر مشتمل ہے )۔ بہر حال چونکہ یہ اجتماع اِن ہی کی اساس پر طلب قر اداد اور اس کا کوئی امکان ہی موجود نہ تھا کہ ان کے کئی گئے سے شرکاء اجلاس میں سے کسی کوکوئی اختلاف ہو۔ لہذا اِن کی منظوری کا مرحلہ با سانی طے ہوگیا۔

#### 222

اگلا مرحلهٔ 'نام' شرا نطشمولیت' بیئت تنظیمی' اور قواعد وضوابط' کی منظوری کا تھا جن میں سے نہ نام کے سلسلے میں کوئی رد وقدح ہوئی' نہ بیئت تنظیمی' اور قواعد وضوابط کے شمن میں کوئی مشکل پیش آئی۔ البتہ شرا ئط شمولیت میں شامل بعض کڑوی گولیوں کا نگلنا موجود الوقت حالات میں بہت سے احباب کودشوار ہی نہیں محال نظر آئیا۔

چنانچہنا م کے شمن میں انفاق رائے کے ساتھ ''تنظیم اسلامی'' ہی کے حق میں فیصلہ ہو گیا' اوراُس وقت کے دستو رِنظیمِ اسلامی کی دفعہ 'ا'' بیقرار پائی:

"التنظيم كانات تنظيم اسلامي موگا-"

اسى طرح بيئت تنظيمي كضمن مين حب ذيل أمور بهي بالاتفاق طے يا گئے:

د فعه ۱۲: ہیئت ِ نظیمی

'' خطیمی اعتبار سے پہلے تین سال ایک عبوری دورشار ہوں گے جن کے دوران میں مقدور بھرسعی کی جائے گی کہ تجدیدا بمان' تو بداور تجدید عبد کی وہ دعوت زیادہ سے زیادہ لوگوں تک پہنچادی جائے جس کی تفصیل دفعہ میں دی گئی ہے تا کہ زیادہ سے زیادہ لوگ اس میں شامل ہو سکیں۔اس عرصے کی تکمیل پرایسے تمام لوگوں کا ایک عام اجماع طلب

دلی خواہش تھی کہ جماعت سے علیحد گی اختیار کرنے والے احباب واکابر کی زیادہ سے زیادہ تعداداس نئے قافلے میں شامل ہواوراُن کی اکثریت بالخصوص اہم شخصیات کے تصورات میں ابھی کوئی تبدیلی نہیں آئی تھی' لہذا جہاں بیرمناسب سمجھا گیا کہ تنظیم کے'' مستقل دستور'' کے معاطے کو ابھی'' کھلا'' (open) رکھا جائے وہاں'' شرائطِ شمولیت' کے ضمن میں بھی سابقہ طرز فکر ہی کو برقر اررکھا گیا۔

#### \*\*\*

تنظیم اسلامی کے ابتدائی عارضی دستور کی دفعہ نمبر ۲ صرف فدکورہ شق نمبر ۲ میں معمولی لفظی تبدیلی کے ساتھ 'پیش نظر کتا بچے کے حصہ دوم میں ''عقا کداور بنیا دی دین تصورات' کے عنوان سے شامل ہے۔ یہ بھی اصلاً راقم ہی کی تحریر پر مشمل ہے جو جولائی ۲۹ کاء اور مارچ ۵ کا ۱۹۷ء کے درمیانی عرصے میں سپر دِقلم ہوئی۔ اس کی ترتیب و تسوید میں راقم نے جماعت اسلامی کے دستور سے بھی استفادہ کیا اور بعض علاء سے بھی مشورہ کیا جن میں مولانا سیدوصی مظہر ندوی قابل ذکر ہیں' جواگر چہ اُس وقت تک جماعت اسلامی میں شامل سے تاہم اُن کی جماعت کی مقامی صوبائی اور مرکزی قیادت کے ساتھ جاری تھی جس کے نتیجے میں وہ ۲۵ کے ایم جاری تھی جارج کر دیئے گئے۔

۔ ہم کی پہلی شق ایمانِ مجمل اور ایمان مفصل پر مشتمل ہے ؟ جن کی تشریح میں اہلِ سنت کے عقا کدا خصار کین جامعیت کے ساتھ آگئے ہیں۔ واضح رہے کہ جماعت اسلامی کے دستور میں اِن کا کوئی تذکر نہیں ہے۔

دوسری شق کلمہ طیبہ اور کلمہ شہادت پر مشمل ہے۔ اس کی تشریح کے سلسلے میں جماعت اسلامی کے دستور سے بھر پوراستفادہ کیا گیا ہے 'اس لیے کہ تو حید الٰہی اور رسالت محمدی علی صاحبہ الصلوۃ والسلام کے اقرار کے مضمرات و مقدرات کو دستور جماعت میں بلاشبہ نہایت عمد گی سے بیان کیا گیا ہے (اور ایک روایت یہ بھی ہے کہ یہ تحریراصلاً مولا نامحمہ منظور نعمانی کی ہے۔ واللہ اعلم)۔ البتہ ایک جانب اس میں سے وہ الفاظ حذف کردیئے گئے جن پر علماء کرام کی جانب سے شدیداعتر اضات کیے گئے شخ اور دوسری جانب عظمت صحابہ اور جیت خلافت راشدہ سے متعلق شقوں کا اضافہ کیا گیا' اس لیے کہ صحابہ کرام رضوان اللہ تعالی علیہم اجمعین نبی اکرم من اللہ تعالی علیہم اجمعین نبی اکرم من اللہ تعالی علیہم اجمعین نبی اکرم من اللہ تعالی علیہم اجمعین اللہ کیا گیا ہے۔ اور کی تعلیم کر بیت اور ترکیے کا شاہ کار ہونے کے اعتبار سے تعظیم و تو قیر کے مشتی بھی ہیں — اور

کیا جائے گا جو' دنتظیم اسلامی'' کے لیے مستقل دستور طے کرے گا۔ گویا دفعاتِ آئندہ میں جونظیمی ڈھانچہ دیا جارہا ہے وہ صرف اس عبوری دور کے لیے ثنار ہوگا۔

دفعهم:مركزى نظام

(لان) ڈاکٹر اسراراحمد کو تنظیم اسلامی کے''داعی عمومی'' کی حیثیت حاصل ہو گی اوروہ اس عبوری دور میں ''اکمٹ رکھنے شوری بینٹھم '' کے وسیع تر اصول کے تعتیظیم کے معاملات کو بھی چلائیں گے اور اس کی دعوت کو بھی زیادہ سے زیادہ وسیع تر حلقے تک پہنچانے کی کوشش کریں گے۔وہ ایک معین مجلس شوری کو بھی نامزد کرنے کے مجاز ہوں گے گئین ان کو حق استقر ارحاصل ہوگا۔

(﴿) تَمَام رفقائے تَنظَیم دائی عمومی کی''اطاعت فی المعروف'' کے پابند ہوں گے!'' رہے'' قواعد وضوابط'' تو چونکہ اِن اصولی با توں کے طے ہو جانے کے بعد زیادہ تفصیلی قواعد و قوانین کی چنداں ضرورت ہی باقی نہیں رہی تھی' للہذا وہ سب کے سب پانچ وفعات کی صورت میں کل تین صفحات میں سما گئے اور وہ بھی بالا تفاق طے ہو گئے۔

جہاں تک متذکرہ بالا دستور کی دفعہ میں شامل' شرائطِ شمولیت' کا تعلق تھا اس کی بھی کل چھ میں سے صرف ایک بعنی چوشی شق الی تھی جو بہت سے احباب کے تنظیم میں شامل ہونے کی راہ میں رکاوٹ بن گئی۔ اس لیے کہ اُس کی رُوسے بیلازم آتا تھا کہ صرف وہی لوگ شظیم اسلامی میں شمولیت اختیار کر سکیں گے جو تجارتی اور نجی ہرنوع کے سُودی لین دین سے عملاً تا ئب ہوجا نمیں' اورا لیسے اداروں کی ملازمت بھی ترک کر دیں جن میں سودی لین دین کا غلبہ ہوجیتے بنک اورانشورنس کمینیاں وغیرہ۔ مزید برآں سرکاری محاصل یعنی آئم ٹیکس' سیزٹیکس فغیرہ کے ضمن میں بھی کسی غلط بیانی سے ہرگز کام نہ لیں۔ ان شدید وقتیل اور موجود الوقت احوال وظروف کے اعتبار سے تقریباً ناممکن العمل پابندیوں کا نتیجہ یہ نکلا کہ ان ۱۰۰ حضرات میں سے جو اس اجتماع میں ابتداء شریک ہوئے متے صرف ۱۲ حضرات نے تنظیم میں بالفعل میں سے جو اس اجتماع میں ابتداء شریک ہوئے متے صرف ۱۲ حضرات نے تنظیم میں بالفعل

یہاں اس بات کی وضاحت مناسب معلوم ہوتی ہے کہ تنظیم کی'' شرا نطِ شمولیت'' کی متنظم کا اس بات کی وضاحت مناسب معلوم ہوتی ہے کہ تنظیم کے تسلسل کی مظہر تھی۔اس معاملے میں اگر چہذاتی طور پر راقم الحروف کے نظریات تبدیل ہو چکے تھ' تاہم چونکہ شدید

بھوائے الفاظِ آئی'' مُسَحَمَّدٌ رَّسُولُ اللَّهِ وَالَّذِینَ مَعَهُ ''اور' فَالَّذِینَ الْمَنُواْ بِهِ وَعَزَّدُوهُ وَ مُسَحَلُ آئی اللَّهِ وَالَّذِینَ مَعَهُ ''اور' فَالَّذِینَ الْمَنُواْ بِهِ وَعَزَّدُوهُ وَ مُسَحَدُوهُ 'آ نحضور مَالِیّنَا مِسَالِ اللّهِ وَالَّذِینَ مَعَهُ مَانِ وَانْسَارِ ہُونَ کَی بنا پراس کا استحقاقِ کامل بھی رکھتے ہیں کہ آنحضور مَالِیّنَا مُسَلِ کے ہرا مُتی کے دل میں ان کے لیے شدید محبت اور احسان مندی کے جذبات موجود ہوں — اور خلافت ِراشدہ چونکہ اصلاً خلافت علی منہاج النبوۃ کی حثیت رکھتی ہے 'لہذا اُس کے دوران میں جن امور پر اُمت کا اجماع ہوگیا انہیں دین کے دستوری اور قانونی نظام میں ججت کی حثیت حاصل ہے۔ اس طرح عظمت صحابہ اور جیت خلافت

تیسری اور چوتھی شقیں شرک کفر اور ذمائم اخلاق سے براءت اور جملہ ذنوب ومعاصی سے تو بہواستغفار پر شتمل ہیں۔ان کے شمن میں جہاں کفر اور شرک کی حقیقت اور اُن کی اقسام کی مختصر مگر جامع وضاحت آگئ ہے وہاں فرائض و واجبات وینی اور محر مات ومنہیات شرعی کا اجمالی تذکرہ بھی ہو گیا ہے۔ان ہی میں وہ' کر وی گولیاں'' بھی شامل ہیں جن کا ذکر پہلے کیا جاچکا ہے' یعنی کسب معاش کے سلسلے میں محر مات و منکرات سے اجتناب!

ِ راشدہ کو گویا نبی اکرم مُثَاثِیْز کمی رسالت ِ مبارکہ کے ساتھ تتے اور ضمیمے کی حیثیت حاصل ہے!

جیسا کہ پہلے عرض کیا جا چکا ہے' ابتداء میں جوصورت اختیار کی گئی وہ یہ تھی کہ صرف وہ ہی لوگ تنظیم اسلامی میں شامل ہو سکیں گے جوان منکرات کو بالفعل ترک کر چکے ہوں۔ یہی وجہ ہے کہ تاسیسی اجلاس کے ابتدائی ۱۰ شرکاء میں سے صرف ۲۲ حضرات تنظیم میں شمولیت اختیار کر سکے! لیکن تقریباً ڈھائی سال بعد جب تنظیم کے لیے بیعت کے نظام کو اختیار کیا گیا تو متعلقہ عبارت میں بھی مناسب لفظی ترمیم کردی گئی اس لیے کہ نظام بیعت کا تواصل الاصول ہی ہیہ ہے کہ کوئی شخص جب جہاں اور جیسے ہی عزم اور ارادہ کر لے کہ وہ مسلمان جئے اور مسلمان مرے گا اور این جبحلہ فرائض دینی کو اواکر نے کے لیے امکان بھرکوشاں رہے گا وہ فوراً بیعت کر کے را و حق کے قافی میں شامل ہوں ہا تی ہیں۔ گویا اب اِس شق کی حیثیت اِس پیشگی تنییہ ہی ہے کہ جو شخص بھی تنظیم میں شامل ہوں ہا تھی طرح جان اب اِس شق کی حیثیت اِس پیشگی تنییہ کی ہے کہ جو شخص بھی تنظیم میں شامل ہوں ہا تھی طرح جان الے کہ اسے اِن منکرات و محر مات کو جلد از جلد ترک کرنا ہے۔

پانچویں اور چھٹی شقیں دو''معاہدوں'' پرمشتمل ہیں ۔ پہلاعہداللہ سے کہ میں نے اپنارُخ ہر جانب سے یکسو ہو کر صرف تیری جانب کر لیا ہے اور اب میری نماز اور قربانی کی طرح میرا جینا اور مرنا بھی صرف تیرے لیے ہوگا — اور دوسرا عہد تنظیم اسلامی سے کہ میں اس کے نظم کی

پابندی اوراس کے ایسے جملہ احکام کی اِطاعت جوشریعت کی کسی واضح نص کے خلاف نہ ہوں ''سمع وطاعت'' کی ٹھیٹھ اسلامی روح کے مطابق کروں گا!

ان تصریحات سے بیہ بات واضح ہوگئ ہوگی کہ تنظیم کے عقائداور بنیادی دین نظریات کی متذکرہ بالا چیشقوں کا تعلق اُن تین اہم دینی اصطلاحات سے ہے جو' دشقیم اسلامی کی اساسی دعوت' کے عنوان سے چند آیا ہے قر آنیہ کے ساتھ ابتداء ہی سے جلی طور پرشائع ہوتی رہی ہیں' لینی: تجدیدا یمان' تو بہاور تجدیدِ عہد! چنا نچہ پہلی دوشقوں کا تعلق تجدیدا یمان سے ہے' درمیانی دو کا تو یہ سے اور آخری دو کا تجدید عہد سے!!

الله تعالی ہم سب کے قلوب واذ ہان کو ایمانِ حقیقی اور یقین ومعرفت کے نور سے منور فرمائے ہمیں جملہ فرائض وواجبات کے التزامِ تام اور منکرات ومنہیات سے اجتنابِ کلی کی تو فیق عطا فرمائے 'اوراپنے جملہ عہود وعقو د کے ایفائے کا ملہ کی ہمت عطافر مائے ۔ آمین یار بّ العالمین!

دوسرے بزرگ حضرات بھی شمولیت پر آمادہ ہوجائیں تو اُن کے مشورے بلکہ صوابدید کے مطابق ہیئت نظیمی تشکیل دے لی جائے! اوراس میں ہر گزئسی شک اور شبہ کی گنجائش نہیں تھی کہ اگروہ حضرات شمولیت اختیار کر لیتے تو لامحالہ ایک دستوری اور جمہوری نظم ہی قائم ہوتا۔

لیکن جب دو ڈھائی سال کے انتظار کے بعد ثابت ہو گیا کہ بزرگ سابھین جماعت میں سے کوئی ایک شخص بھی اس نے قافلے میں شمولیت پر آمادہ نہیں ہے تو چارونا چارراقم کو یہ فیصلہ کر لینا پڑا کہ اب اسے اپنی ذاتی صوابدید ہی کو بُروئے کارلا ناہے اورا پنی رائے کو پورے شرح وبسط کے ساتھ دفقاء کے سامنے رکھ دینا ہے تاکہ بھوائے الفاظِ قر آئی: ﴿لِیَهُ لِلِکَ مَسنُ هَلَکَ عَنْ بَسِیْنَ ہِ قَوْمَ کَا مُنْ حَیَّ عَنْ بَسِیْنَ ہِ ﴾ (الانفال: ۲٤) جے ساتھ دینا ہے وہ بھی پورے انشراح صدر کے ساتھ دینا اور جے ساتھ چھوڑ دینا ہے وہ بھی خوب سوچ سبحے کے معلی میں وہ بھی خوب سوچ سبحے کے معلی میں وہ بھی انہ اسے دی ساتھ دینا ہے وہ بھی خوب سوچ سبحے کے معلی میں وہ بھی خوب سوچ سبحے دو بھی دور ا

#### 222

تنظیم اسلامی کا پہلاسالا نہ اجتماع ۲۵ تا ۲۵ مارچ ۲ کا اواجی مقام تاسیس ہی پر منعقد ہوا تھا اور دوسر سے سالا نہ اجتماع کے انعقاد کے لیے بھی اوا خرمارچ ۲ کا اوائی تاریخوں کا تعین ہو چکا تھا کہ اچا نگ ملکی انتخابات میں حکومت وقت کی جانب سے کی گئی دھا ندلیوں کے خلاف احتجاجی مظاہروں نے ملک گیرتح یک کی صورت اختیار کر لی جو''تحریک نظام مصطفیٰ (مُنَّا اَلَّیْمُ )' کے نام سے موسوم ہوئی اور دیکھتے ہی دیکھتے جنگل کی آگ کی طرح پورے ملک میں پھیل گئی۔ کے نام سے موسوم ہوئی اور دیکھتے ہی دیکھتے جنگل کی آگ کی طرح پورے ملک میں پھیل گئی۔ لہذا تظیم کے اجتماع کو ملتوی کرنا پڑا۔ ہم اور ۵ جولائی کے 192 کی درمیانی شب کو ملک میں مارشل لاء نافذ ہوا تو امن وامان کی صورت حال بحال ہوئی اور چونکہ کچھا ندازہ نہ تھا کہ تین ماہ بعد مارشل لاء کے اختیام پر ملک میں دوبارہ کسے حالات پیدا ہو جا کیں' لہذا بعض اہم رفقاء کے مارشل لاء کے اختیام پر ملک میں دوبارہ کسے حالات پیدا ہو جا کیں' لہذا بعض اہم رفقاء کے مشورے سے طے کرلیا گیا کہ کہلی فرصت میں شظیم کا ایک اجتماع منعقد کرلیا جائے جو دوسرے اور تیسرے سالا نہ اجتماعات کا قائم مقام ہواور اس میں شظیم کے مستقل نظام کے بارے میں حتی فصلہ کرلیا جائے۔

یہ اجتماع جو' کچھ دواجتماعات کے قائم مقام ہونے کے ناتے اور کچھ اہم موضوعات پر تفصیلی گفت وشنیداور بحث و تحص کی ضرورت کے پیش نظر پورے ایک ہفتے کے لیے طلب کیا گیا تھا' ۵ تا ۱۱ اگست ۷۷۷ء قرآن اکیڈمی' ماڈل ٹاؤن' لا ہور میں جاری رہا۔ اس میں راقم

نے حسب ذیل تین تنقیحات کے ذیل میں نہ صرف بیکہ اپنے دینی فکر کو پوری وضاحت اور شرح وسط کے ساتھ بیان کیا بلکہ جملہ شرکاءِ اجتماع کو بھی اظہارِ خیال اور اختلاف رائے کا پوراموقع فراہم کیا:

- (۱) اقامت دین شهادت علی الناس اور غلبه واظهار دین کی سعی و جهد نفلی عبادت یا اضافی نیکی نبین بلکه ازروئ قرآن وحدیث بنیا دی دین می فرائض میں شامل ہے۔
  - ۲) اس دین فریضه کی ادائیگی کے لیے الترام جماعت واجب ہے۔
- ۳) ایسی دینی جماعت کی ہیتِ تنظیمی مغرب سے درآ مدشدہ دستوری ٔ قانونی اور جمہوری طرز کی نہیں بلکہ قرآن وسنت اور اسلاف کی روایات سے مطابقت رکھنے والے بیعت کے اصول پرمنی ہونی جا ہیں۔''

الحمد للد كہ ان تنقیحات خلافہ پر پورے چھ دن سیر حاصل گفتگو ہوئی جس کے نتیج میں شركاءِ اجتماع کی غالب ا كثریت نے راقم کے خیالات اور نظریات سے كامل اتفاق كیا اور بالآخر ناظم عمومی جناب شیخ جمیل الرحمٰن صاحب کی تحریک پر حسب ذیل قرار دا دمنظور ہوگئی:

' و تنظیم اسلامی کابیا جمّاع عام حبِ دفعہ استور تنظیم اسلامی طے کرتا ہے کہ:

- ا۔ آئندہ تنظیم اسلامی کا نظام مغرب سے درآ مدشدہ دستوری، قانونی اور جمہوری اُصولوں کے بجائے قرآن وسنت سے ماخوذ اور اسلاف کی روایات کے مطابق بیعت کے اصول پر بنی ہوگا۔ چنا نچ تنظیم اسلامی کے دائی عمومی جناب ڈاکٹر اسرار احمد صاحب آج کے بعد سے ''امیر تنظیم اسلامی'' ہوں گے۔ تنظیم میں داخلہ ان کے ساتھ اطاعت فی المعروف کی بیعت کاشخصی رابطہ استوار کرنے سے ہوگا اور وہ بحثیت امیر تنظیم اسلامی اپنے فرائض ﴿أَمُوهُمْ شُودُی کَرِنے سے ہوگا اور وہ بحثیت امیر تنظیم اسلامی اپنے فرائض ﴿أَمُوهُمْ شُودُی کَرِنے سے ہوگا اور وہ بحثیت امیر تنظیم اسلامی اپنے فرائض ﴿أَمُوهُمْ شُودُی کَرِنے سے ہوگا اور ﴿ وَهُمْ فِی اللّٰهِ ﴾ کی قرآنی ہدایات کے مطابق اداکریں گے۔
  - ٢- اس فيل سے لازم آتا ہے كه:
- (i) تنظیم اسلامی میں جوحضرات اب تک شریک رہے ہیں ان کی رفاقت آج سے ختم شار ہوگی تاآئکہ وہ اس قرار داد کے جزواوّل کے مطابق بیعت کے ظم میں شامل ہوجائیں۔
- (ii) تنظیم اسلامی کا موجوده دستور بھی کا لعدم متصور ہوگا اور امیر تنظیم اسلامی جناب

ڈاکٹر اسراراحمرصاحب کواختیار ہوگا کہوہ جن رفقاء سے مناسب سمجھیں مشورہ کرکے آئندہ کا دستورالعمل طے کرلیں۔''

۱۱۰گست ۱۹۷۵ء کواس قر ار دادگی منظوری اوراس پر جمله شرکاء اجتماع کے دستخط ثبت ہوئے یا تنظیم اسلامی کاعبوری دورختم اور نیا اور مستقل دور شروع ہوگیا' جو بحد الله تا حال جاری ہے۔

اس عرصے کے دوران اگر کوئی خیر ذاتی طور پرراقم الحروف اوراجماعی طور پر تنظیم اسلامی سے بن آیا ہے تو وہ محض اللہ تعالی کے فضل وکرم اور تو فیق و تیسیر کا مظہر ہے — اور کوتا ہیاں اور لغزشیں سرز دہوئیں تو ہمارے اپنے نفوس کی شرار توں کی بنا پر — چنا نچہ آئندہ کے لیے اللہ تعالیٰ ہی سے دعا ہے کہ وہ اپنے خصوصی فضل و کرم سے نواز تے ہوئے ہدایت واستقامت میں اضافہ فرمائے اور شیطان کے فریب اور نفس کی شرار توں سے اپنی حفاظت میں رکھے! رَبَّتَ اللهُ قَاوُدُ بِنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا وَهَبْ لَنَا مِنْ لَكُنْكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَنْتَ الْوَهَابُ! آمین!

تنظیم اسلامی کے لیے اُصولی طور پر'بیعت مع وطاعت فی المعروف' کی تظیمی اساس کو اختیار کر لینا تو مشکل نہ تھا لیکن موجودہ حالات میں اس بنیاد پر ایک جماعتی نظام کا ڈھانچہ بالفعل کھڑا کرنا ہر گر آسان نہ تھا۔ اس لیے کہ ایک جانب بید تصور' آپ کھے اوجھل پہاڑ اوجھل' کے مصداق ذہنوں سے بالکل خارج ہو چکا تھا' اور دوسری جانب' بیعت' کے ساتھ ایسے بہت سے عجیب وغریب تصورات لازم و ملزوم کی حیثیت اختیار کر چکے ہیں جن سے موجودہ ذہن ہی نہیں خود فطرتِ انسانی إبا کرتی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ابتداء میں پچھ عرصے تک موجودہ ذہن ہی نہیں خود فطرتِ انسانی إبا کرتی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ابتداء میں پچھ عرصے تک اکبرنام لیتا ہے خدا کا اس زمان میں بچکچا ہٹ محسوس کرتے رہے کہ دنیا کیا کہے گی سوع' کہ اکبرنام لیتا ہے خدا کا اس زمان میں ابٹائی ہوا سے بیان بحد میں جب اس کا چرچا عام ہوا تو نہ صرف تسخوا ور استہزاء' بلکہ تر دیداور کا لفت کا بازار بھی گرم ہوا — لیکن بحد اللہ اب جبکہ اس نظام کو بالفعل علی جوئے چودہ برس ہونے کو آئے ہیں' اور نہ صرف اندرون ملک کثیر تعداد میں' بلکہ بیرون علی حق کہ انگتان اور امریکہ میں مقیم حضرات نے بھی معتد بہ تعداد میں اپنے فرائض دین کی کہ ماپنی کی ہے' ہم اپنی دلوں میں گہرے تشکر آ میزاطمینان کا احساس موجزن یاتے ہیں کہ اللہ تعالی نے ہمیں ایک ہم اپ دلوں میں گہرے تشکر آ میزاطمینان کا احساس موجزن یاتے ہیں کہ اللہ تعالی نے ہمیں ایک ہم اپ

سنت كاحياء كى توفيق عطافر مائى \_ وَمَا كُنَّا لِنَهْ عَدى لَوْ لَا أَنْ هَدَانَا اللَّهُ !!

دوسری جانب اس تصور کا خاتمہ بھی ہرگز آسان نہ تھا کہ مشاورت باہمی کالازمی اور منطقی متجدیہ ہے کہ اکثریت کی رائے کو فیصلہ کن قرار دیا جائے اس لیے کہ عہد حاضر میں''سلطانی جمہور'' کا تصور نہ صرف یہ کہ حدد رجہ عالمگیراور ہمہ گیر ہو چکا ہے بلکہ لوگوں کے شعور ہی نہیں تحت الشعور کی گہرائیوں میں اس حد تک سرایت کر چکا ہے کہ بسا اوقات بیعت کے نظام کو اصولاً سلیم اور اختیار کر لینے کے بعد بھی اس پراصرار برقر ارر ہتا ہے کہ امیر کوشور کی کی اکثریت کے فیصلے کا''یا بند'' ہونا جا ہے۔

الغرض تنظیم اسلامی کے لیے بیعت کا نظام اُصولی طور پر تو 221ء میں اختیار کرلیا گیا تھا'اوراس کے بعد سے عملاً تنظیم کی گاڑی اسی پڑئی پر چل رہی ہے' تاہم اس کے مضمرات اور مضمنات کے واضح ہونے اور اسی کی بنیاد پر ایک جماعتی نظام کی تفصیلی تشکیل اور اس کے مضمنات کے واضح ہونے اور اسی کی بنیاد پر ایک جماعتی نظام کی تفصیلی تشکیل اور اس کے خدو خال کے صفحہ قرطاس پر مرتسم ہونے میں کم وبیش دس سال کی مدت صرف ہوئی۔ یوں نہ صرف اصوبی غور وخوض بلکہ دس سالہ تجربات کی روشنی میں تنظیم اسلامی کے لیے ایک تحریری دنظام العمل'' کی تسوید و تبییض کا مرحلہ اوائل ۱۹۸۸ء میں شروع ہو سکا' جبکہ تنظیم کی مرکزی

مجلس مثاورت نے اپنے اجلاس منعقدہ ۴ سامار چ ۱۹۸۸ء میں باضابطہ طے کیا کہ:

''تنظیم اسلامی میں شمولیت کے لیے بیعت کی اساس اگر چہ دس سال قبل اختیار کر کی گئ کھی لیکن فی زمانہ کسی ہیئت اجتماعیہ کے لیے اس مسنون اساس کے متروک العمل ہونے کے باعث تنظیم اسلامی کو بھی اس کے عملی تقاضوں سے کامل ہم آ ہنگی کے ضمن میں تدریجی مراحل سے گزرنا پڑا ہے۔ اسی ضمن میں اگر چہ متعدد فیصلے مختلف اوقات میں کیے جاتے رہے ہیں لیکن ان کو باضا بطہ ضبط تحریم میں نہیں لا یا گیا۔ اسی طرح اگر چہ تنظیم کی قرار داوتا سیس اور اس کی توضیحات میں بعض تاریخی اسباب کی بنا پر فریضہ اقامت دین کی اہمیت اور اس کے لیے جہاد فی سبیل اللہ کے لزوم کے قدر نے خفی اور غیر نمایاں ہوئی کہ اسلامی محض اصلاحی اور دعوتی نہیں بلکہ انقلا بی تنظیم ہوگی' تاہم ابھی تک بیہ بات بھی پوری وضاحت کے ساتھ تحریری طور پر سامنے نہیں آئی۔ لہذا ضروری ہے کہ ان دونوں اُمور کو مجوزہ نظام العمل میں صراحت کے ساتھ درج کر دیا جائے اور جیسے کہ بی نے سال قبل طے کیا گیا تھا تنظیم اسلامی کی'' قرار داد تاسیس مع توضیحات' اور'' شرا لیکو شمولیت'' پر مشتمل مفصل تحریر کو آ ئندہ تنظیم کی آ ئینی و دستوری اساس نہیں بلکہ اس کے دعوتی اور تربی لٹر یج کاان مورکو جوزہ نظام العمل میں صراحت کے ساتھ حوالے۔'' پر مشتمل مفصل تحریر کو آ ئندہ تعظیم کی آ ئینی و دستوری اساس نہیں بلکہ اس کے دعوتی اور تربی لئے کیا آئی و دستوری اساس نہیں بلکہ اس کے دعوتی اور تربی لٹر یج کاانم اور اساسی حصہ سمجھا حائے۔''

الحمد لله كه اندري أثنا تنظيم كاتفصيلي ' نظام العمل'' نيار ہوكر'' سلسلهٔ اشاعت تنظیم اسلامی نمبر ۴٬۰ كی حیثیت سے شائع ہور ہا ہے جبکہ پیش نظر كتاب تنظیم كے اساسی نظریات كی وضاحت پر مشتمل ہونے كے ناتے اس كے دعوتی اور تربیتی لٹریچ كا اہم حصہ ہے۔

#### \*\*\*

اس کتاب کے تیسرے اور مختصرترین جصے میں'' فرائض دینی کا جامع تصور'' مختصرترین الفاظ میں بیان ہوا ہے۔ بیراقم الحروف کے عمر بھر کے مطالعہ قرآن وحدیث اور سنت وسیرتِ رسول (مُنَالَّا يُنَا) کے خلاصے اور اب لباب کی حیثیت رکھتا ہے اور اس اعتبار سے بلاشبہ نظیم کے اساسی دینی فکر کا جزولا نیفک ہے۔

راقم نے اپنے ان تصورات کے سلسلے میں علاء کرام سے استصواب اور اُن کی آراء سے رفقاء تنظیم کو براہ راست آگاہ کرنے کے لیے بیا ہتمام کیا کہ ۱۹۸۵ء میں تنظیم کا سالا نہ اجتماع کیسے میں ۲۸ تا ۲۸ مارچ مسلسل چھودن جاری رہا اور انہی ایام میں مرکزی انجمن خدام القرآن لا ہور

کے سالا نہ محاضراتِ قرآنی بھی منعقد کر لیے گئے۔ چنانچہ جامع القرآن قرآن اکیڈی اور شام کو ٹاؤن لا ہور میں صبح کے اوقات میں تنظیم کے سالا نہ اجتماع کی کارروائی جاری رہتی تھی اور شام کو تین ساڑھے تین گھنٹے کا اجلاس محاضرات کا ہوتا تھا ، جن کا موضوع میری بہی تحریر تھی جس پر تقریباً یک صدعالماء کوا ظہارِ خیال کی دعوت دی گئی تھی۔ ان میں سے پچیس حضرات نے باضابطہ شرکت فرما کر بالمشافہہ خطاب فرمایا اور تقریباً اتنے ہی حضرات نے اپنی آراء تحریری صورت میں ارسال کر دیں۔ چنانچہ روزانہ اوسطاً چار حضرات کا خطاب ہوا جن میں سے بعض نے میں ارسال کر دیں۔ چنانچہ روزانہ اوسطاً چار حضرات کا خطاب ہوا جن میں سے بعض نے شدید میں میرے خیالات کی کامل تصویب فرمائی 'بعض نے جزوی انفاق کا اظہار فرمایا' بعض نے شدید میں اساز سے تین سور فقاء نے جملہ تقاریر کو پورے سکون واطمینان اور کامل توجہ وانہاک کے ساڑھ سن 'جس سے جمداللہ اُن کے اعتماد ہی میں اضافہ ہوا اور کسی ایک کے دل میں بھی فرائفن ساتھ سن 'جس سے جمداللہ اُن کے اسے میں کوئی اشتباہ ہیدانہ ہوا۔

ذاتی طور پرراقم کوان محاضرات سے دوفائد ہے حاصل ہوئے۔ایک تو رواروی میں کھی ہوئی عبارت میں بعض الفاظ کے بے محل استعال سے جو مغالطے پیدا ہوئے اُن کی اصلاح کی صورت پیدا ہوگئی۔ دوسرے یہ کہ راقم کواپنے فکر کی مجموعی تصویب مولا ناسعید احمد اکبر آبادگ مولا نامفتی سیاح الدین کا کاخیل مولا ناسید عنایت الله شاہ بخاری مولا ناسید مظفر حسین ندوی اور ڈاکٹر بشیر احمد لیتی ایسے اصحاب علم وفضل سے حاصل ہوئی 'جس سے ع ''منفق گر دید رائے بوعلی بارائے من!' کے مصداق خود راقم کے اعتماد میں اضافہ ہوا۔ فیجز اہم الله عتبی و عن جمیع دفقاء التنظیم خیر الجزاء۔ آمین!

اسرارا حهد عفى عنه

حصهاول

0

مشتمل بر

قراردادتاسيس

مع

توضيحات

(منظورشده اجتماعِ رحيم يارخان: ۴٩ستمبر ١٩٢٧ء)

تقاربر مولا ناامين احسن اصلاحي ومولا ناعبدالغفارحسن

تقاریظ مولا ناعبدالما جددریا بادی ومولا ناعبدالباری ندوی ً (شائع شدهٔ 'میثاق': اکتوبر ۱۹۶۷ء) تنظیم اسلامی کی اساسی دعوت

تجديدعهد

توبه

تجديدايمان

يَايَّهَا الَّذِيْنَ الْمَنُو آ الْمِنُو الِاللهِ وَرَسُولِهِ وَالْكِتْبِ الَّذِي نَزَّلَ عَلَى رَسُولِهِ (النساء: ١٣٦) يَآيَّهَا الَّذِيْنَ الْمَنُو الْتُوبُو آ إِلَى اللهِ تَوْبَةً نَصُوحًا ا

(التحريم: ٨)

وَاذْكُرُوْا نِعْمَةَ اللهِ عَلَيْكُمْ وَمِيْثَاقَهُ اللَّذِي وَاذْكُرُوْا نِعْمَةَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَمِيْثَاقَهُ اللَّذِي وَاثْقَكُمْ بِهَ إِذْ قُلْتُمْ سَمِعْنَا وَاطَعْنَا لَا المائدة: ٧)

وَ اَوْفُو ا بِعَهْدِی اُوْفِ بِعَهْدِکُمْ وَ إِیّایَ فَارْهَبُونِ ٥ (البقرة: ٤٠)

25

# قراردادِتاليس

''آج ہم اللہ کا نام لے کرایک ایسی اسلامی تنظیم کے قیام کا فیصلہ کرتے ہیں جودین کی جانب سے عائد کردہ جملہ انفرادی واجماعی ذمہ داریوں سے عہدہ برآ ہونے میں ہماری ممدومعاون ہو۔

ہمارے نزدیک دین کا اصل مخاطب فرد ہے۔ اُسی کی اخلاقی وروحانی پیمیل اور فلاح ونجات 'دین کا اصل موضوع ہے' اور پیش نظر اِجماعیت اصلاً اسی لیے مطلوب ہے کہ وہ فردکواس کے نصب العین یعنی رضائے الٰہی کے حصول میں مدددے۔

لہذا پیش نظر اِجمّاعیت کی نوعیت ایسی ہونی چاہیے کہ اُس میں فردکی دینی اوراخلا قی تربیت کا کما حقہ کھا ظررکھا جائے اوراس امر کا خصوصی اہتمام کیا جائے کہ اس کے تمام شرکاء کے دینی جذبات کو جلا حاصل ہو'ان کے علم میں مسلسل اضافہ ہوتار ہے'ان کے عقائد کی تھے وظہیر ہو' عبادات اورا تباع سنت سے اُن کا شغف اور ذوق وشوق بڑھتا چلا جائے' عملی زندگی میں حلال وحرام کے بارے میں اُن کی حس تیز تر اور اُن کا عمل زیادہ سے زیادہ بینی برتقو کی ہوتا چلا اُن کی حس تیز تر اور اُن کا عمل زیادہ سے زیادہ بینی برتقو کی ہوتا چلا اُن کی حس تیز تر اور اُن کا عمل زیادہ سے زیادہ بینی برتقو کی ہوتا چلا

جائے اور دین کی دعوت واشاعت اوراس کی نصرت وا قامت کے لیے اُن کا جذبہ ترقی کرتا چلاجائے۔ اِن تمام اُمور کے لیے ذہنی اور علمی رہنمائی کے ساتھ ساتھ عملی تربیت اور تا ثیر صحبت کے اہتمام کی جانب خصوصی توجہ ناگزیر ہے۔

دُعُوتِ دِین کے شمن میں ہمارے نزدیک' اللّّدینُ النّصیحةُ '' کی روح اور' الاقرب فالاقرب '' کی تدریج ضروری ہے۔ لہذا دعوت و اصلاح کے عمل کو فرد سے اوّلاً کنبہ اور خاندان اور پھر تدریجاً ماحول کی جانب بڑھانا چاہیے۔ اس ضمن میں نئی نسل کی د نی تعلیم وتر بیت کا خصوصی اہتمام ناگز برہے۔

عامةُ النّاس کو دین کی دعوت و تبلیغ کی جو ذمه داری اُمت مسلمه پر بحثیت مجموعی عائد ہوتی ہے اس کے ضمن میں ہمارے نزدیک اہم ترین کام یہ ہے کہ جابلیت قدیمہ کے باطل عقائد و رسوم اور دورِ جدید کے گراہ کن افکارونظریات کا مدلل ابطال کیا جائے اور حیاتِ انسانی کے مختلف پہلوؤں کے لیے کتاب وسنت کی ہدایت ورہنمائی کو وضاحت کے ساتھ پیش کیا جائے تا کہ ان کی اصلی حکمت اور عقلی قدر و قیمت واضح ہواور وہ شبہات وشکوک رفع ہوں جواس دَور کے لوگوں کے ذہنوں میں موجود ہیں۔'



### توضيحات

قرار داد میں جن اُمور کی وضاحت کی گئی ہے ان میں اوّ لین اورا ہم ترین امریپہ ہے کہ''ہمار سے نز دیک دین کا اصل مخاطب فر د ہے۔اس کی اخلاقی اور روحانی تکمیل اور فلاح ونجات 'دین کا اصل موضوع ہے اور پیش نظرا جمّاعیت اصلاً اسی لیے مطلوب ہے کہ وہ فر د کواس کےاصل نصب العین یعنی رضائے الٰہی کےحصول میں مدد دے!'' — اس تصریح کی ضرورت اس لیے محسوں ہوئی کہ ماضی میں مسلمانوں کوان کی یہ ذیمہ داری تو بالکلٹھیک یا دکرائی گئی کہ جس دین کے وہ مدعی ہیں اسے دنیا میں عملاً قائم کرنے کی سعی و جهد بھی ان برفرض ہے اور پیر کہ دین محض ذاتی عقائد اور کچھ مراسم عبودیت یعنی انسان اوررب کے مابین پرائیویٹ تعلق کا نامنہیں ہے بلکہ وہ انسان کی پوری انفرادی واجتاعی زندگی کواینے احاطے میں لینا چاہتا ہے لیکن ان اُموریراس قدرز ور دیا گیا کہ بندے اور رب کے مابین تعلق کی اہمیت اور افراد کی این علمیٰ اخلاقی اور رُوحانی ترقی نظرانداز ہوتی ۔ چلی گئی۔ آئندہ جو کام پیش نظر ہے اُس کے اُصول ومبادی میں بیزئنتہ بہت زیادہ قابل لحاظ رہے گا کہ ایک مسلمان کا اصل نصب العین صرف نجات اُ خروی اور رضائے الہی کا حصول ہےاوراس کے لیےاسےاصل زوراینی سیرت کے تطهیر وتز کیےاوراینی شخصیت کی تغمير ويكيل يردينا هوگا' جس سے تعلق مع الله اور محبت خدا اور رسول مَثَالِيَّةُ أيس اضا فيه هوتا ر ہےاوراس میں زیادہ سے زیادہ اخلاص پیدا ہوتا چلا جائے۔ دین کی تا ئیدونصرت اور شہادت وا قامت یقیناً فرائض دینی میں سے ہیں لیکن ان کے لیے کوئی ایسی اجماعی جدوجہد ہرگز جائز نہیں ہے جوافراد کوان کےاصل نصب العین سے غافل کر کے انہیں محض ایک دُنیوی انقلاب کے کارکن بنا کے رکھ دے! چنانچے پیش نظر اجتاعیت میں اوّ لین ز ورافراد کی دینی واخلاقی تربیت پر دیا جائے گا اوراس امر کاخصوصی اہتمام کیا جائے گا که 'اس کے تمام شرکاء کے دینی جذبات کو جلا حاصل ہو'ان کے علم میں مسلسل اضا فیہوتا رہے'ان کےعقائد کی تھیجے قطبیر ہو' عبادات اورا تباع سنت سے ان کا شغف اور ذوق و

شوق بڑھتا چلا جائے عملی زندگی میں حلال وحرام کے بارے میں ان کی جس تیزتر اور ان کاعمل زیادہ سے زیادہ بنی برتقو کی ہوتا چلا جائے اور دین کی دعوت واشاعت اوراس کی نصرت وا قامت کے لیےان کا جذبہ ترقی کرتا چلا جائے۔''

'' وینی جذبات کے جلا'' کے لیے قرآن مجید کی بلا ناغہ تلاوت مع تدبر' سیرتِ نبویؓ اور سِیَر الصحابہؓ کا مطالعہ' مجالسِ وعظ کا انعقاد' با ہمی مذاکرہُ آخرت اور مضامین موعظت بیشتمل آسان لٹر پیجر کی اشاعت برزور دیا جائے گا۔

''علم میں مسلسل اضافے'' کے لیے عربی زبان کی تخصیل کی عام ترغیب اوراس کا اہتمام' قرآنِ حکیم اور حدیثِ نبویؓ کے باقاعدہ حلقہ ہائے درس کا قیام اور جاہلیت قدیمہ وجدیدہ پر اسلام کے نقطہُ نظر سے تقیدی کتب کی نشروا شاعت کا اہتمام کیا جائے گا۔

مندرجہ بالا دونوں اُمور سے بیتو قع کی جاسکتی ہے کہ جاہلیت قدیم وجدید دونوں کے اثر ات قلوب واذبان سے محو ہوں' عقائد کی تھیج وتطہیر ہواور صحیح اسلامی عقائد کی تخم ریزی وآبیاری ہوسکے۔

شرکائے تنظیم کے دینی جذبات کے جلا اور علم میں اضافے کا براہِ راست اثر عملی ازندگی پر پڑے گا اور ان کی زندگیوں میں دینی تبدیلی عملاً پیدا ہوتی چلی جائے گی لیکن اس میدان میں اس امرکی شدید ضرورت ہوگی کہ اس بات کی کڑی نگرانی کی جائے کہ یہ تبدیلی ہمہ جہتی ہوا ور اعمالِ انسانی کے مختلف گوشوں میں متناسب انداز میں ظہور پذیر ہو۔ چنا نچہ عبادات میں ذوق وشوق معاملات میں احتیاط و تقوی اور دعوتی و تنظیمی مرگرمیوں میں شخف اور دلچپی متناسب انداز میں بڑھے۔ یہ صورتِ حال کہ جلسوں کے انعقاد کے شمن میں تو پابندی بھی ملحوظ رہے اور جوش و خروش کا بھی مظاہرہ کیا جائے لیکن انعقاد کے شمن میں تو پابندی گرال محسوس ہواور نوافل سرے سے خارج از بحث ہوجا ئیں دین کی نصرت و حمایت کا جذبہ تو ترقی کرتا چلا جائے لیکن تزکیۂ باطن کی طرف کوئی توجہ نہ دی جائے نیا سنت نبوی کی ججت و اہمیت پر دلائل تو از بر ہوں لیکن خود اپنی زندگی میں انباع نبوی کی جھلک نظر نہ آئے نہ صرف یہ کہ افراد کے حق میں سم تا تال ہے بلکہ خود انباع نبوی کی جھلک نظر نہ آئے نہ صرف یہ کہ افراد کے حق میں سم تا تال ہے بلکہ خود

شرکائے جماعت میں مندرجہ بالا تبدیلیوں یا بالفاظ دیگران کے نفوس کے تزکیہ اور ان کی شخصیت کی دینی تعمیر کے لیے جہاں ذہنی وعلمی رہنمائی اور فکری تربیت لازمی و لابدی ہیں وہاں عملی تربیت اور تاثیر صحبت کا موثر اہتمام بھی ضروری و ناگزیر ہے۔اس غرض کے لیے مختلف مقامات پر تربیت گا ہوں کا سلسلہ بھی شروع کیا جاسکتا ہے اور ایک الیہی مرکزی تربیت گاہ کا قیام بھی عمل میں لایا جاسکتا ہے جس میں مختلف مقامات کے رفقاء گروپس (groups) کی صورت میں شریک ہوں اور ایک مقررہ میعاد میں انہیں قرآن وحدیث کے منتخب حصص کا درس بھی دیا جائے اور ایک ایسی دینی فضا بھی مہیا کی جائے جس میں ان کے دینی جذبات بھی از سرنو تر و تازہ ہوں اور ایک فضا بھی مہیا کی زندگی بسرکرنے کاعملی تجربہ بھی حاصل ہوجائے۔

قرارداد کے بنیادی نکات میں سے دوسرااہم اور بنیادی نکتہ یہ ہے کہ: ''دعوت کے ضمن میں ہمار ہے نزد یک''اللّین النّصیحة '' کی روح اور''الاقوب فالاقوب '' کی تدریّح ضروری ہے۔'' پیش نظراجتا عیت لاز ماً یہ چاہے گی کہ اس کا ہر شریک نبی اکرم صلی اللّه علیہ وسلم کے اتباع میں داعی الی الله اور اپنے ماحول میں حسب مقدور وصلاحیت اور بقدر ہمت واستطاعت ہدایت کا ایک روثن چراغ بن کررہے اور اس کی شخصیت پر بحثیت مجموعی داعیا نہ رنگ غالب ہوجائے۔

اس دعوت کا اصل محرک ابنائے نوع کی ہمدر دی اور نصح و خیر خواہی کا جذبہ ہونا

چاہیے اور اس میں نہ تو اپنی شخصیت کی نمود کا کوئی شائبہ شامل ہونا چاہیے نہ طلب جاہ کا۔
حتیٰ کہ اللہ کر سول اور شریعت کی وفا داری کے جذبے کے تحت اگر کبھی کسی فر دُ گروہ یا
ادارے پر تنقید کی نوبت آ جائے تو اس میں بھی ہمدر دی اور دل سوزی غالب رہے اور
ذاتی رنجش یا انتقام نفس کا کوئی شائبہ نہ پیدا ہونے پائے۔

اس سلسلے میں بیروضاحت بہت ضروری ہے کہ ہمارے معاشرے کا مجموعی مزاج اگرچہ دین سے بہت دور جاچکا ہے اور اس اعتبار سے انتہائی اصلاح طلب ہے لیکن دعوت واصلاح کے ممل میں دوحقائق کالحاظ ضروری ہے۔ایک پیرکہ پیمعاشرہ ایک مجموعی ا کائی ہے اور اس کے تمام طبقات میں انحطاط سرایت کر چکا ہے۔ اس اعتبار سے اس کے مختلف طبقات میں کمیت کا تھوڑ ابہت فرق جا ہے موجود ہو کوئی بنیادی امتیاز موجود نہیں ہے۔ دوسرے میر کہ انحطاط براہِ راست نتیجہ ہے جذبات ایمانی کے ضعف اور کتاب و سنت کے علم کی کمی کا۔اس میں دین دشمنی کا عضر چندایسی اسٹنائی صورتوں کے سوا موجود نہیں ہے جو اگر چہ بجائے خود تو بہت خطرناک ہیں اور ان سے خبر دار رہنے کی بھی ضرورت ہے تا ہم مجموعی اعتبار سے ہمارے معاشرے کے عام بگاڑ کا اصل سب دین وشمنی نہیں بلکہ دین سے لاعلمی ہے۔ حکومت اس معاشرے کا جامع عکس اورار باب اقتدار اس کااہم جزومیں ۔اُن کواپنی اہمیت اور معاشرے میں اثر ونفوذ کی قوت وصلاحیت کے اعتبار سے دعوت وتخاطب میں اولیت تو دی جاسکتی ہے اور دی جانی چاہیے کیکن انہیں ۔ دین کا دہمن قرار دے کران کے خلاف نفرت وعداوت کے جذبات پیدا کرنے کے لیے عوام کے دینی جذبے کو مشتعل کرنا درآں حالیہ عوام کی ایک عظیم اکثریت کا حال دین سے بے خبری اور عملی بُعد کے اعتبار سے کم وبیش وہی ہے جواصحابِ توت واختیار کا'نہان کی خیرخواہی ہے نہ خود دین کی ۔ رہاا قتدار کے حصول کی خاطر برسرا قتدار طبقے کے مخالف ومعاند کی حثیت اختیار کرنا تویه همار بے نز دیک دینی نقطه نظر سے نہایت مضر ہی نہیں سخت مہلک ہےجس سے گلی اجتناب لا زمی ولا بدی ہے۔ ہمار بےنز دیک' 'ائے۔۔۔۔۔ ہمار المُسْلِمِين ''اور''عامّتهم'' دونوں ہی تصح وخیرخواہی کے برابرمسخق اور دعوت واصلاح

### کے کیسان مختاج ہیں!

یہاں پرتصری مجھی ضروری ہے کہ ہماری دانست میں انتخابات کے ذریعے عمومی اصلاح کانظرییزی خام خیالی پربنی ہے بحالات ِموجودہ تواس امر کاسرے سے کوئی امکان ہی نہیں ہے کہ انتخابات کے ذریعے اصلاح کی اُمید کی جائے۔ ویسے بھی ہماری رائے میں انتخابات میں دوسری جماعتوں کے مخالف و مقابل کی حیثیت سے شرکت ' دعوت و اصلاح کے میج نبج کے منافی ہے اور اس سے قبولِ حق کے دروازے بند ہو جاتے ہیں۔ داعی کے قلب میں اپنے ابنائے نوع کے لیے جس ہدر دی اور تصح وخیر خواہی کا ہونا لازمی ہے'اسی کا ایک اہم مظہررافت ورحت اور شفقت ورفت کا وہ جذبہ ہے جوا بنائے نوع کو تکلیف اورمصیبت میں دیکھ کراس کے دل میں پیدا ہوتا ہے اور عملی زندگی میں خدمت خلق اورا ثیار وا نفاق کی صورت میں جلو ہ گر ہوتا ہے۔ دعوت دین اور خدمت خلق کا ایبا چولی دامن کا ساتھ ہے کہ ایک کو دوسرے سے علیحدہ کرناممکن نہیں بلکہ بلاخوف تر دید بید کها جاسکتا ہے که دین کا وہ داعی جوخادم خلق نه ہواینی دعوت میں دولت اخلاص ہے محروم ہے۔اس ضمن میں پیفرق البتہ ضرور پیش نظر رہنا چاہیے کہ خدمت خلق کی اجتماعی سیموں کوزیرعمل لا نابالکل دوسری بات ہے اورافراد میں خدمت خلق کے جذیے کا پیدا ہونااور بڑھنا بالکل دوسری چیز ہے۔خدمت خلق کی اجتماعی سکیموں کی اہمیت اپنی جگه کتنی ہی مسلم ہو' دعوت دین کے نقطہ نظر سے اصل مطلوب افراد کے قلوب میں شفقت و رحت کے جذیب اورعمل میں ایثار وا نفاق کی کیفیت کا ظہور ہے۔ پیش نظر اجتماعیت میں اصل زور إن شاءالله اسي يرديا جائے گا۔

دعوت کے ممن میں دوسری اہم بات یہ ہے کہ اس کا تخاطب لاز ما ایک تدری کے ساتھ داعی کے اپنے نفس سے شروع ہوکر ﴿ عَلَيْ كُمْ اَنْفُسَكُمْ لَا يَضُرُّ كُمْ مَّنْ ضَلَّ اِذَا اهْتَ كَذِيتُهُ ﴾ اپنے اہل وعیال ﴿ قُولًا انْفُسَكُمْ وَ اَهْلِيْكُمْ نَارًا ﴾ اور کنے قبیلے ﴿ وَ اَنْفِیدُ عَشِیْرَ تَكَ الْاَقْرِینَ ﴾ سے ہوتے ہوئے اپنی قوم ﴿ یٰسِقُومِ اَعْبُدُوا اللّٰهَ ﴾ اور پھر پوری انسانیت ﴿ لِسِتَكُونُواْ اشْهَدَآءَ عَلَى النَّاسِ ﴾ تک پنچنا جا ہے۔ ہمارے اور پھر پوری انسانیت ﴿ لِسِتَكُونُواْ اشْهَدَآءَ عَلَى النَّاسِ ﴾ تک پنچنا جا ہے۔ ہمارے

نزدیک میصورت که داعی اپنے آپ کو بھول جائے اور ہر وتقوی کی ساری دعوت دوسروں کو دیتارہ ہے ﴿ اَتّا اُمُووْنَ النّاسَ بِالْبِرِ وَتَنْسُونَ اَنْفُسَكُم ﴾ یاا پنے خاندان اور کنیے قبیلے کوتو بھول جائے اور دور در از کے لوگوں میں ہدایت کی سوغات با نٹنے کے لیے اُٹھ کھڑا ہو نہایت خطرناک مرض کی علامت ہے۔ دعوت کے ممل کا صحیح نہج میہ ہدا گھڑ ہو فالا قرب کے اصول پرآ کے بڑھے اور جس سے جتنی قربت اور محبت داعی کو ہودعوت و تخاطب میں اسی قدر اسے مقدم رکھا جائے۔ اس سلسلے میں یہ خیال البتہ صحیح نہ ہوگا کہ ایک مرحلے کی تحمیل کے بعد ہی دوسرا مرحلہ شروع کیا جائے۔ مطلوب صرف میہ ہوگا کہ ایک مرحلے کی تحمیل کو ایک فطری تدریج اور حسین تناسب کے ساتھا پنی ذات اہل و عیال کہ قبیلے اور پھرعوام الناس تک بڑھنا چاہیے۔

اس سلسلے میں ہمیں آپنی اولا داور فی الجملہ نئ نسل کے بارے میں خصوصی توجہ و اہتمام سے کام لینا ہوگا'اس لیے کہ ان کے بارے میں ہم حدیث نبوی گئے گئے ہم راج و گئے گئے ہم راج و گئے گئے ہم میں ہم حدیث نبوی گئے گئے ہم راج و گئے گئے ہم مسئول اور ذمہ دار ہیں۔ النح کی روسے براہ راست مسئول اور ذمہ دار ہیں۔ اولا دکی دین تعلیم و تربیت کا بیا ہتمام ذاتی وانفرادی بھی ہوگا اور جہاں جہاں ممکن ہوگا اور وسائل دستیاب ہوسکیں گے اس امرکی سعی بھی کی جائے گی کہ ایسے مدارس اپنے امہمام میں قائم کیے جائیں جن میں نئی نسل کے قلوب وا ذہان میں ایمان کی تخم ریزی و آبیاری اور اخلاقی وعملی تربیت کا بندوبست کیا جائے۔

وسائل دعوت کے ضمن میں کوئی تعین غیر ضروری ہے۔ حسب صلاحیت واستعداد انفرادی ونجی گفتگو خطاب ہائے عام خطباتِ جمعہ اور دروسِ قرآن وحدیث کے ساتھ ساتھ تعین فی وتالیف اور نشروا شاعت کے تمام جدید طریقوں کو اختیار کیا جاسکتا ہے! قرار داد کا تیسرا اہم کئتہ ''عامۃ الناس کو دین کی دعوت و تبلیغ '' کی اس ذمہ داری سے بحث کرتا ہے جو'' امت مسلمہ پر بحثیت مجموعی عائد ہوتی ہے'۔ ہمارے نزدیک انذار و تبشیر' دعوت و تبلیغ اور شہادتِ حق علی الناس کی جو ذمہ داریاں انبیائے کرام علیم الناس کی جو ذمہ داریاں انبیائے کرام علیم الناس کی جو دمہ داریاں انبیائے کرام علیم السلام پر عائد ہوا کرتی تھیں' وہ اب حضور نبی کریم مُنگانیًا پر نبوت و رسالت کے ختم السلام پر عائد ہوا کرتی تھیں' وہ اب حضور نبی کریم مُنگانیًا پر نبوت و رسالت کے ختم

ہوجانے کے بعد آپ کی اُمت پر بحثیت مجموعی عائد ہوتی ہیں۔ اوّل اوّل اس اُمت نے '' خلافت علی منہاج النبو ہ'' کے نظام کے تحت اپنی اس ذمہ داری کواجھا عی حیثیت سے ادا کیا۔ اس کے خاتے کے بعد بھی ایک عرصے تک مسلمان حکومتیں اِس فرضِ منصی کو ادا کرتی رہیں۔ اس کے بعد ایک طویل عرصے تک اتقیاء وصلحاء ذاتی طور پر دُور دراز علاقوں میں پہنچ کر دین کی دعوت و تبلیغ کا فریضہ ادا کرتے رہے۔ ادھر عرصے سے یہ سلسلہ بھی تقریباً ختم ہو چکا ہے اور اُمتِ مسلمہ بحثیت مجموعی '' کتمانِ حق'' کے جرم کی مرتکب ہورہی ہے اور صورتِ حال ہے ہے کہ اُمت کی تمام اجماعی سرگرمیاں صرف اپنے دفاع اور دُنیوی ترقی واسخکام تک محدود ہیں۔ پھے تھوڑا بہت دینی رنگ کسی اجماعی سرگرمی میں ہے بھی تو وہ محض اُمت کی داخلی اصلاح کی حد تک ہے۔ ہمارے نزدیک بیہ صورتِ حال سخت تشویش ناک ہے اور اس سے نہ صرف بید کہ اُخروی باز پُرس کا اندیشہ صورتِ حال سخت تشویش ناک ہے اور اس سے نہ صرف بید کہ اُخروی باز پُرس کا اندیشہ ہے بلکہ ہماری رائے میں ہماری دنیوی عجب و ذیت کا اصل سبب بھی یہی ہے!

اس ضمن میں ہمارے نزدیک اس وقت کرنے کا اہم ترین کام یہ ہے کہ ایک طرف ادیانِ باطلہ کے مزعومہ عقائد کا مؤثر و مدل ابطال کیا جائے اور دوسری طرف مغربی فلسفہ و فکر اور اس کے لائے ہوئے زندقہ والحاد اور مادہ پرسی کے سیلاب کا رُخ موڑنے کی کوشش کی جائے اور حکمت قرآنی کی روشنی میں ایک ایسی زبر دست جوابی علمی تحریک برپا کی جائے جوتو حید' معاد اور رسالت کے بنیادی حقائی کی حقانیت کو بھی مبر ہن کر دے اور انسانی زندگی کے لیے دین کی رہنمائی و ہدایت کو بھی مدل و مفصل واضح کر دے۔ ہمارے نزدیک اسلام کے حلقے میں نئی اقوام کا داخلہ اور جسر دین میں نئے خون کی پیدائش ہی نزدیک اسلام کے موجود الوقت حلقہ بگوشوں میں حرارتِ ایمانی کی تازگی اور دین و شریعت کی مملی پابندی اسی کام کے ایک مؤثر حد تک یحمیل پذیر ہونے پر موقوف ہے' اس شریعت کی مملی پابندی اسی کام کے ایک مؤثر حد تک یحمیل پذیر ہونے پر موقوف ہے' اس لیے کہ دو رِجد یدکے ممراہ کن افکار ونظریات کے سیلاب میں خود مسلمانوں کے ذبین اور تعلیم یا فتہ طبقے کی ایک بڑی تعداد اس طرح بہ نکلی ہے کہ ان کا ایمان بالکل بے جان اور دین و دین سے ان کا تعلق محص برائے نام رہ گیا ہے اور اسی بنا پر دین میں بنت نئے فتنے اُٹھ دین سے سے ان کا تعلق محص برائے نام رہ گیا ہے اور اسی بنا پر دین میں بنت نئے فتنے اُٹھ

رہے ہیں اور ضلالت و گمراہی نت نئی صور توں میں ظہور پذیر ہورہی ہے۔

اسسلیلے میں انفرادی کوششیں تو اب بھی جیسی کچھ بھی عملاً ممکن ہیں ، جاری ہیں اور آئندہ بھی جاری رہیں گی۔ ضرورت اس کی داعی ہے کہ جیسے بھی ممکن ہو وسائل فرا ہم کیے جائیں اور ایک ایسے با قاعدہ ادارے کا قیام عمل میں لایا جائے جو حکمت ِقرآنی اور علم دینی کی نشروا شاعت کا کام بھی کرے اور ایسے نو جوانوں کی تعلیم و تربیت کا بھی مناسب اور مؤثر بندو بست کرے جوعربی زبان قرآن حکیم اور شریعت ِاسلامی کا گہراعلم حاصل کر کے اسلامی اعتقادات کی حقانیت کو بھی ثابت کریں اور انسانی زندگی کے مختلف شعبوں کے لیے جو ہدایات اسلام نے دی ہیں انہیں بھی ایسے انداز میں پیش کریں جو موجودہ اذبان کو ایک کر سے۔

آ خرمیں اس امر کی وضاحت بہت ضروری ہے کہ پیشِ نظر تنظیم ہر گز''الجماعت'' کے حکم میں نہ ہوگی ۔ الجماعہ کا مقام ہماری دانست میں اُمتِمسلمہ کو بحثیت مجموعی حاصل ہے۔ پیش نظراجتاعیت کی حیثیت مسلمانوں کی ایک الی تنظیم کی ہوگی جس میں وہ لوگ شریک ہوں گے جوخود اصلاحِ نفس اور تغییر سیرت کے خواہش مند ہوں اور ان جملہ انفرادی واجتاعی ذمه داریوں سے عہدہ برآ ہونا جا ہیں جودین کی جانب سے ان پر عائد ہوتی ہیں تا کہ ایک طرف اُن کا باہمی تعاون ایک دوسرے کے لیے سہارا بن سکے اور دوسری طرف اصلاحِ معاشرہ کے لیے ایک مؤثر قوت فراہم ہوجائے۔ دین کی خدمت نہایت وسیع وعظیم کام ہے اور اس کے گوشے بے شار ہیں۔ ہم ان تمام جماعتوں اور اداروں کو قدر کی نگاہ سے د کھتے ہیں جو کسی بھی گوشے میں دین کی خدمت کا کام کررہے ہیں اوران شاءاللہان کے ساتھ ہمارا رویہ تعاون و تائید ہی کا ہوگا۔ایے فہم وفکر کے مطابق ہم بھی دین کی خدمت کی ایک ادفیٰ کوشش کے لیے جمع ہور ہے ہیں اور یہ تو قع کرنے میں اینے آپ کوحق بجانب سمجھتے ہیں کہ دین کے تمام خادم ہمیں اپنے رفیق راہ ہی گردانیں گے--اس تصریح کی ضرورت اس لیے بھی ہے کہ ہم واقعةً تمام دینی عناصرخصوصاً علائے کرام کے تعاون کی شدیدا حتیاج محسوں کرتے ہیں۔ وَآخِرُ دُعُواناً أَنِ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ

# تقرير مولاناامين احسن اصلاحي

خطبۂ مسنونہ کے بعد'

بھا ئيوا ور دوستو!

ایک طویل مدت کے بعد ہم خیال وہم مقصد دوستوں کی صحبت جومیسر آئی ہے تو معلوم نہیں دل کے کتنے گوشے ہیں جن کے در پیچھل گئے ہیں اور کتنے سوئے ہوئے خیالات ہیں جو جاگ پڑے ہیں۔ ظاہر ہے کہ ان ساری باتوں کوایک صحبت میں کہہ ڈالناممکن نہیں ہے۔ یہ تو جب بھی کہی جائیں گی جائیں گی۔ اس وقت تو صورتِ حال یہ ہے کہ ببر انہیں مل رہا ہے کہ بات کہاں سے شروع کی جائے ۔ کیابات کہی جائے 'کیا نہ کہی جائے اور شروع کر کے بات کہاں ختم کی جائے۔ اِس اُلجھن کی وجہ سے آپ ججھے اجازت دیجے کہ میں گفتگو صرف اس قر اداد کی وضاحت تک محدود رکھوں جوا پنے پورے مالہ 'اور ماعلیہ کے ساتھ آپ کے ساتھ آپ کے سامنے آپ جگ

اس قرارداد کی وضاحت کرنے میں اِس وجہ سے نہیں اٹھا کہ اِس میں کوئی ابہام واجمال ہے۔ یہ اِپ مقصد ومفہوم میں بالکل واضح ہے۔ جس طرح میں نے اس کو سمجھ لیا ہے اسی طرح آپ نے بھی اس کواچھی طرح سمجھ لیا ہے۔ میری اس وضاحت کا مقصد صرف یہ ہے کہ اس میں جونصب العین اور جوطریقۂ کارا پنانے کا ارادہ ظاہر کیا گیا ہے اس کے بعض دلائل آپ کے سامنے عرض کروں تا کہ اس کی پوری اہمیت آپ کے سامنے آبائے۔

ہم نے اس قرار داد میں اللہ کا نام لے کرا یک الی تنظیم کے قیام کا فیصلہ کیا ہے'' جودین کی جانب سے عائد کر دہ جملہ انفرادی واجتاعی ذمہ داریوں سے عہدہ برآ ہونے میں ہماری مدد کرے!'' — قرار داد کا یہ جملہ دواہم حقیقت کی طرف اشارہ کر رہا ہے۔ ایک اس حقیقت کی طرف کہ آپ تنظیم کو بجائے خود غایت و مقصد نہیں سبجھتے بلکہ اس کو صرف دین کی عائد کر دہ انفرادی واجتماعی ذمہ داریوں کے اداکر نے میں اپنے لیے ممد و معاون سبجھتے ہیں۔ دوسرے اس بات کی طرف کہ آپ انفرادی واجتماعی دونوں زندگیوں پر حاوی مانتے ہیں۔

جہاں تک پہلی بات کا تعلق ہےوہ در حقیقت ایک بہت بڑے خطرے سے آگا ہی ہے۔ وہ خطرہ یہ ہے کہ جماعتیں اور تنظیمیں قائم تو ہوتی ہیں اصلاً کسی اعلیٰ اور برتر نصب العین کے لیے' لیکن قائم ہو جانے کے بعد آ ہستہ آ ہستہ وہ خود نصب العین اور مقصد بن جاتی ہیں' اور اصل نصب العین غائب ہوجا تا ہے۔آ پکواس خطرے سے ہرقدم پر ہوشیار رہنا ہے۔اس چیز نے نه صرف جماعتوں اور تنظیموں کو تباہ کیا ہے 'بلکہ ملتوں اور اُمتوں کو بھی بالکل ہر باد کر کے رکھ دیا ہے۔ اِس تغیر کا نتیجہ صرف یہی نہیں ہوتا کہ اصل مقصد غائب ہو جاتا ہے بلکہ مقصد وسیلہ اور ذریعہ کا ایک ادنیٰ خادم اور جا کربن کے رہ جاتا ہے۔ پھر تنظیم مقصد کی خدمت نہیں کرتی بلکہ مقصد کواین خدمت اوراینے مفادات کے لیے استعال کرتی ہے۔ مذہب کے نام قائم ہونے والی جماعتوں کے لیے یہ چیز خاص طور برخطرناک ہے اس لیے کہ جب اس طرح کی کوئی جماعت خوداینے وجوداوراُ س کے قیام و بقا کومقصود بنالیتی ہےتو وہ مذہب کی بھی جن چیز وں کو اینے اِس مقصد کی راہ میں مزاحم یاتی ہے' اُن کو بدل کراینے جماعتی اغراض کے سانچے میں و هال لیتی ہے۔ مذاہب کی تاریخ ایک ساتھ شہادت دیتی ہے کہ اس چیز نے بے شارتح یفات کی را ہیں کھولی ہیں اور اس سے بڑے فتنے ظہور میں آئے ہیں۔اس خطرے کے پیشِ نظر اس قرار دادییں اس امرکوخاص طور پرپیش نظررکھا گیا ہے کہ تنظیم بجائے خود غایت ومقصد نہ بننے یائے بلکہ وہ اصل مقصد کے وسلیہ و ذریعہ کی حد تک محد و در ہے ۔ قرار دا د کے اس پہلو پر بہت ہی باتیں کہی ہیں جوآ کے کے مراحل میں بتدریج آپ کے سامنے آئیں گی۔اس کے کیے لازماً اس کے نظیمی ڈھانچہ میں الیم حد بندیاں کرنی پڑیں گی جواس کو بےراہ روی اور گراہی سے محفوظ رکھیں ۔

جہاں تک دوسری چزیعنی دین ہی کونصب العین بنانے کا تعلق ہے یہ کم از کم ہمارے اور آپ کے لیے جتاج دلیل نہیں۔ ہم خدا کے فضل سے مسلمان ہیں اور ہمارا یہ پختہ عقیدہ ہے کہ انسانیت کی اصل ترقی و فلاح فدہب کے ساتھ وابستہ ہے۔ فدہب کے بغیرانسان بس ایک ترقی یافتہ حیوان ہے جیسا کہ نظریۂ ارتقاء کے قائلین کہتے ہیں یا زیادہ سے نیادہ ایک حیوان ناطق جیسا کہ ارسطونے انسان کی تحریف کی ہے۔ ہم ان دونوں میں سے کسی تعریف کو بھی انسان کی صحیح تعریف نہیں سی تحصے ہمارے نزدیک انسان ایک رُوحِ بِزدانی کا حامل ہے جسیا کہ قرآن نے ﴿ وَرَحِیْ ﴾ کے الفاظ سے اس کی طرف اشارہ فرمایا ہے۔ یہی رُوحِ بِزدانی ہے جوانسان کا شرف خصوصی ہے اور اس کی بدولت انسان مجودِ ملائک بنا ہے۔

یمی رُوحِ ملکوتی اگرانسان کی رُوحِ بہیمی پرغالب رہے تو انسان حقیقی انسان ہے ور نہ وہ بس دو ٹائلوں پر چلنے والا ایک جانور ہے۔ اس رُوحِ ملکوتی کے رُوحِ بہیمی پرغالب رہنے کے لیے ضروری ہے کہ انسان کے اراد ہے کی باگ خدا کی شریعت کے ہاتھ میں ہو۔ اگر انسان کا ارادہ شریعت کے ہاتھ میں نہ ہواور اس کی عقل خدا کی وجی سے رہنمائی حاصل نہ کر بے تو جیسا کہ میں نثریعت کے ہاتھ میں نہ ہواور اس کی عقل خدا کی وجی سے رہنمائی حاصل نہ کر بوسکتا ہے 'کتا بھی ہوسکتا ہے اور بندر اور خزیر اور ایک خوفناک درندہ بھی ہوسکتا ہے ۔ چنا نچہ قرآن نے شریعت سے بے اور بندر اور خزیر اور ایک خوفناک درندہ بھی ہوسکتا ہے۔ چنا نچہ قرآن نے شریعت سے بے قید انسان کو فہ کورہ تمام جانوروں سے تشہیہ دی ہے۔ یہ تشبیہ مخص برائے تشبیہ نہیں ہے بیکہ اظہارِ حقیقت ہے۔ اگر ہمارے پاس حقیقت کو دیکھنے والی آئکھیں ہوتیں تو ہم اپنے سرکی آئکھوں سے دیکھ لیتے کہ ہمارے متمدن شہروں میں کپڑوں میں مابوس کتنے چو پائے اور درندے انسانوں کے بھیس میں پھررہے ہیں اور اس صفحہ ارضی پرقوموں کی قومیں ہیں جو متمدن کہلانے انسانوں کے بھیس میں چی ہو بیتار سے درندوں سے زیادہ سفاک اورخونخوار بن گئی ہیں۔

ہمارے لیے شریعت کے انتخاب کا معاملہ بھی کوئی پیچیدہ معاملہ نہیں ہے۔ہم یہ عقیدہ رکھتے ہیں کہ اسلام تمام دنیا کا مشترک دین ہے اور قرآن خداکی آخری اور کامل کتاب اور مجمہ رسول الله فالله فی الله کے احکام و ہدایت کے تحت گزاریں اور اسی کی دعوت دوسروں کو بھی دیں۔ بیدوسروں کو دعوت دینا بھی عین ہماری فطریت بشری کا اقتضاء اور ہماری اپنی اصلاح اور تی کا لاز مہ ہے۔ آب اس حقیقت سے بے خبر نہیں ہو سکتے کہ انسان تنہا نہیں پایا جاتا وہ ایک مدنی الطبع ہستی ہے۔ وہ کسی خاندان کے فرز کسی قبیلہ کے رکن کسی شہر کے شہری اور کسی ملک کے باشند کے کی حقیت سے پایا جاتا ہے اور اپنی فطری صلاحیتوں کے پروان چڑھنے کے لیے وہ ان سب باتوں کا مختاج ہے اسی بنا پر انسان کو Social Animal کہا گیا ہے۔ جس طرح مجھلی پانی سے مستغنی نہیں ہو سکتی اسی طرح انسان معاشرے سے مستغنی نہیں ہو سکتا۔ اگر ممانعت نہ کرتا۔ انسان اپنی فطرت کے لحاظ سے نبا تات میں سے حب اس کو کئی سہارا می ممانعت نہ کرتا۔ انسان اپنی فطرت کے لحاظ سے نبا تات میں سے جب اس کو کئی سہارا مین بغیر اس سہارے کے وہ سکٹر کر رہ جاتی ہے ہوں پر اسی طرح انسان بھی طبح طور پر اسی طرح پروان بھی سلیح طور پر اسی طرح پروان بیٹر سے جب اس کو کئی سہارا مین بغیر اس سہارے کے وہ سکٹر کر رہ جاتی ہے اسی طرح انسان بھی طبح طور پر اسی طرح پروان بغیر اس سہارے کے وہ سکٹر کر رہ جاتی ہے اسی طرح انسان بھی طبح طور پر اسی طرح پروان بیراسی طرح وہ ان ہو اس بغیر اس سہارے کے وہ سکٹر کر رہ جاتی ہے اسی طرح انسان بھی طبح طور پر اسی طرح پروان

چڑھتا ہے جب اس کومعاشرے کا سہارا ملے' بغیراس سہارے کے اس کی صلاحیتیں سکڑ کے رہ جاتی ہیں۔

اس کے ساتھ سیاتھ میا مربھی ضروری ہے کہ میہ سہارااس کے روحانی تقاضوں کے موافق ہو۔ جس طرح انگور کی بیل اس سہارے کے اثرات میں سے حصہ لیتی ہے جس پروہ چڑھتی ہے ' اسی طرح انسان اس معاشرے کے خیر وشرسے متاثر ہوتا ہے جس میں زندگی گزارتا ہے۔انگور کی بیل کوئیم پر چڑھاد سیجیتو اس کے پھل کڑوے کسیلے ہو سکتے ہیں۔اسی طرح انسان اگر برے معاشرے میں زندگی گزار ہے تو وہ برابن سکتا ہے۔

انسان کی اس فطرت نے اس کے لیے ایک سخت مشکل پیدا کر دی ہے۔ ایک طرف تو اس کی فطرت کی رُوسے یہ واجب ہے کہ وہ اپنے لیے سازگار معاشرہ تلاش کرے اور اگر معاشرہ سازگار نہ ہوتو اپنے روحانی واخلاقی تقاضوں کے لیے پورے اخلاص کے ساتھ اس کو ساتھ اس کو سازگار بنانے کی جدوجہد کرے۔ اگر کوئی شخص یہ جدوجہد نہ کرے تو اس کی اخلاقی و رُوحانی موت یقنی ہے۔ اگر چہ کوئی شخص کسی دوسرے کی اصلاح پراختیار نہیں رکھتا' دوسرے کی اصلاح اللّٰہ کی تو فیق پر مخصر ہے' لیکن ہر شخص خودا پنی اصلاح کے لیے اس جدوجہد پراپنے امکان اور اپنی صلاحیتوں کی حد تک مامور ہے۔

اس وجہ سے ہمارے پیغیبر مگائی ہی ارشاد فر مایا ہے کہتم میں سے جوشخص کوئی برائی دیکھے اُس پر واجب ہے کہ وہ اپنے ہاتھ سے اس کی اصلاح کرے اگر اس کی قدرت رکھتا ہو۔ اگر ہاتھ سے اس کی اصلاح کی فشش کرے اگر اس کی صلاحیت نہ رکھتا ہوتو زبان سے اس کی اصلاح کی کوشش کرے اگر اس کی صلاحیت نہ رکھتا ہوتو ادنی درجہ کا ایمان میں ہے کہ اس کو دل سے بُراجانے (یعنی اس میں کسی نوعیت سے بھی تعاون نہ کرے)! اس سے نیچے ایمان کا کوئی درجہ نہیں ہے۔

معاشرہ ہے متعلق افراد کی ذمہ داریوں کو واضح کرنے کے لیے حضور مُنَّا ﷺ نے معاشرہ اور افراد کوایک کشتی میں کچھ لوگ عرشے پر سفر کرتے ہیں اور افراد کوایک کشتی کے مسافر سے تشییبہ دی ہے۔ ایک کشتی میں کچھ لوگ اس کے نیچ کے حصے میں ۔ فرض کیجھے نیچ والے بیم مسوس کرتے ہیں کہ ہمیں پانی لینے کے لیے اُد پر جانے کی مشقت اُٹھانی پڑتی ہے کیوں نہ ہم اپنے حصے میں کشتی میں سوراخ پیندے میں سوراخ کرلیں 'اور او پر والے یہ خیال کرے کہ وہ اپنے حصے کی کشتی میں سوراخ

کررہے ہیں ان کواس ارادے سے بازر کھنے کی کوشش نہ کریں بلکہ سوراخ کرنے کے لیے ان
کوآ زاد چھوڑ دیں تو سوراخ ہوجانے کے بعد کشتی جوڈو بے گی تو اُوپر والوں اور پنچے والوں
سب کو لے کرڈو ہے گی۔ یہی حال معاشرے کا ہے۔ اس میں اچھے بھی ہوتے ہیں اُئر ہے بھی۔
اگرا چھے لوگ معاشرے کے خیروشر سے بے تعلق ہوجاتے ہیں تو بروں کی برائی سے جوآ فت ظہور میں آتی ہے اس میں اچھے اور بُرے دونوں ہی حصہ یاتے ہیں۔

حدیثوں میں ایک بہتی کا ماجرا بھی بیان ہوا ہے ، جس سے پہ حقیقت مزید واضح ہوتی ہے۔ نہ کور ہے کہ اللہ تعالی نے ایک بہتی کے متعلق فرشتہ کو حکم دیا کہ جاکراً س کواُلٹ دو۔ فرشتہ نے عرض کی کہ باری تعالی اس میں تو تیراایک ایسا بندہ بھی ہے جو برابر تیری عبادت میں لگار ہتا ہے۔ اللہ تعالی نے فرمایا کہ اس کے سمیت بستی کواُلٹ دو اس لیے کہ اُس کا چبرہ بھی میرے دین کی بے حرمتی پر غیرت سے متمایانہیں۔

ای تفصیل سے یہ حقیقت واضح ہوئی کہ ہمارے لیے اپنے معاشرے کے خیر وشر سے بے تعلق رہنے کی کوئی گنجائش نہیں ہے۔ نہ ہماری فطرت اس بے تعلق کی روادار ہے نہ ہمارا فرہب اِس کی اجازت دیتا ہے۔ دوسروں کی اصلاح سے قطع نظر ہم خوداپنی اصلاح وفلاح کے لیے اِس بات کے مختاج ہیں کہ اپنے معاشرے کو اپنے رُوحانی و اخلاتی تقاضوں کے لیے سازگار بنانے کی کوشش کریں۔ اِس کوشش سے دوسروں کی اصلاح ہو یا نہ ہو لیکن ہماری اصلاح ہوگی۔ اِس سے ہماری اپنی صلاحیتیں پروان چڑھیں گی اور ہماری اپنی فطرت کے مضمرات ہروئے کارآ کیں گے۔ جو تحض ہے کام کرتا ہے وہ خوداپنا فرض انجام دیتا ہے اور دوسروں سے نیادہ وہ خوداپنا فرض انجام دیتا ہے اور دوسروں کے لیے بیڈ بیانہیں ہے کہ وہ ایٹ آپ کومعاشرے کام کرتا ہے وہ خوداپنا فرض انجام دیتا ہے تو اُس فیم بی فرض انجام دیتا ہے تو اُس فیم بی فرض انجام دیا ہے۔ جس طرح ہم نماز پڑھتے ہیں تو کسی پر احسان نہیں کرتے ہیں تو کسی پر ہوز مہداری عاکدی گئی ہے وہ ہمارے ذاتی فرض ہی کی حیثیت سے عاکدی گئی ہے۔ احسان نہیں کرتے ہیں تو کسی کی حیثیت سے عاکدی گئی ہے۔ ہم پر جوز مہداری عاکدی گئی ہے۔ وہ ہمارے ذاتی فرض ہی کی حیثیت سے عاکدی گئی ہے۔

زیر بحث قرارداد میں پیتصوراچھی طرح واضح کر دیا گیا ہے اوراس کے دو بڑے اہم فائدے ہیں۔ایک تو یہ ہے کہ کوئی شخص دعوت واصلاح کا کوئی کام کرتے ہوئے یہ نہیں سمجھے گا

کہ وہ کسی دوسرے کا کام کررہا ہے؛ بلکہ وہ بہی سمجھے گا کہ اپناہی کام کررہا ہے۔ دوسرا یہ کہ کوئی شخص دوسروں کی اصلاح میں اتنامتنغرق نہیں ہوگا کہ وہ خود اپنی اصلاح سے غافل اور ہے پروا ہوجائے۔ یادر کھیے کہ میں پہلے عرض کر چکا ہوں کہ دوسروں کی اصلاح کی کوشش اصلاً خود اپنی اصلاح کی کوشش اصلاً خود اپنی اصلاح کی کوشش کا ایک حصہ ہے۔ جوشخص دوسروں کی اصلاح میں رات دن سرگرم رہتا ہے لیکن اسے خود اپنی اصلاح کی فکر نہیں ہے وہ محض نمائشی مصلح ہے۔ جو خود بھٹک رہا ہووہ دوسروں کی رہبری نہیں کرسکتا۔ انگور کی وہ بیل سو کھ جاتی ہے جس کی اپنی جڑا کھڑی ہوئی ہوئی ہوئا گرچہ اس کی رہبری نہیں کرسکتا۔ انگور کی وہ بیل سوکھ جاتی ہے جس کی اپنی جڑا کھڑی ہوئی ہوئی ہوئا سولاح اس کی رہبری نہیں کو کتنے ہی خوبصورت سہارے پر چڑ ھاد بجھے۔ اس زمانے میں چونکہ زیادہ تر مرعیانِ اصلاح الیسے ہی ہیں جنہیں خود اپنے دین وایمان کا کچھ ہوش نہیں لیکن دوسروں میں دین کی سوغا ت با نیٹنے کے لیے خشکی و تری کا سفر کرتے چین اس وجہ سے ضروری ہے کہ اصل نقطہ پر ابیان کا توجہ مرکوز کر ائی جائے۔ چنانچے قرار داد میں اس حقیقت کو یوں واضح کیا گیا ہے کہ: اوگوں کی توجہ مرکوز کر ائی جائے۔ چنانچے قرار داد میں اس حقیقت کو یوں واضح کیا گیا ہے کہ: دین کا اصل موضوع ہے اور پیشِ نظر اجتماعیت اصلاً اسی لیے مطلوب ہے کہ وہ فردکواس کے نصول میں مدد دے۔'

اس تصور کا قدرتی مطالبہ ہیہ ہے کہ اس تنظیم کا ڈھانچہ ایسا بنایا جائے کہ وہ اپنے اعضاء و ارکان کی اصلاح وتربیت کا ایک جامع ادارہ بن جائے۔اس عزم کا اظہار قرار داد میں ان الفاظ میں کیا گیاہے:

''لہذا پیش نظر اجتاعیت کی نوعیت ایس ہونی چاہیے کہ اُس میں فرد کی دینی واخلا تی تربیت کا کماحقۂ کھا ظر رکھا جائے اوراس امر کاخصوصی اہتمام کیا جائے کہ اس کے تمام شرکاء کے دینی جذبات کو چلا حاصل ہوان کے علم میں سلسل اضافہ ہوتار ہے ان کے عقائد کی تھے قط بحر ہو عبادات اورا تباع سنت سے اُن کا شغف اور ذوق و شوق ہڑھتا چلا جائے' عملی زندگی میں حرام وحلال کے بارے میں اُن کی حس تیز اور اُن کا عمل زیادہ سے زیادہ مینی برتقو کی ہوتا چلا جائے اور دین کی دعوت واشاعت اور اس کی نصرت و اقامت کے لیے اُن کا عبذ بہرتی کی رتا چلا جائے۔''

اِن تمام مقاصد کے حصول کے لیے تنظیم کیا دسائل و ذرائع اختیار کرے گی؟ اس کا جواب دینا بروفت میرے لیے مشکل ہے۔ اِس کا جواب بہت پچھنخصر ہے اس بات پر کہ اس

تنظیم کوکن صلاحیتوں کے افراد حاصل ہوتے ہیں اور وہ اپنی مجموعی کوشش سے کیا اسباب و وسائل فراہم کرنے پر قادر ہوتے ہیں۔افراد اور وسائل کی وسعت کے ساتھ ساتھ امکانات کا جائزہ لینا اور ان کے مطابق قدم اٹھانا تنظیم کے ارباب حل وعقد کا کام ہے لیکن اتنی بات بدیہی ہے کہ اس مقصد کے بروئے کار لانے میں اس امر کی پوری کوشش کی جائے گی کہ جوقدم بھی اُٹھے اسو ہ انبیاء کی روشنی میں اُٹھے اور جماعت کی تربیت اس نہج پر ہوجس کی طرف کتاب و سنت میں رہنمائی کی گئی ہے۔

ہم اپنی تربیت کے لیے سب سے پہلے توضیح علم کے متاج ہیں صیح علم سے میری مراد دین کاعلم ہے۔اس زمانے میں دین کاعلم عنقا ہور ہائے اس کے حصول کے لیے وسائل و ذرائع بھی روز بروز کم ہے کم تر ہوتے جارہے ہیں اورلوگوں کے اندراس کی رغبت بھی بالکل ختم ہوتی جارہی ہے۔اگردین کاعلم ہی مٹ گیا تو پھردین کے باقی رہنے کا کیا امکان ہے؟ یہ امر بھی بدیہی ہے کہ اِس زمانے میں دین کا روایتی علم بالکل غیرمفید ہے۔ بیز مانہ عقلیت کا ز مانہ ہے۔اس ز مانے میں لوگ ہر چیز کی دلیل و ججت کو سمجھنا چاہتے ہیں۔ مجر دیہ بات لوگوں کو ا پیل نہیں کرتی کہ فلاں بات دین کی بات ہے۔ دین پرآج جواعتر اضات ہور ہے ہیں'وہ کل کے اعتراضات سے بالکل مختلف ہیں۔ بیاعتراضات جدید مغربی فکر وفلسفہ کی پیداوار ہیں اور ان کوزور وقوت کے ساتھ پھیلانے والے خود ہمارے اندر پیدا ہو گئے ہیں۔ جب تک ان اعتراضات وشبہات کا مؤثر ازالہ نہ ہواس وقت تک ممکن نہیں ہے کہ آپ دین کی کوئی مفید خدمت انجام دے سکیں۔افسوں ہے کہ اس خدمت کی صلاحیت رکھنے والے آج ہمارے اندر اگرمفقو دنہیں تو اتنے کم ہیں کہ وہ دین کے محاذ کوکسی طرح بھی سنجال نہیں سکتے۔اس وجہ سے وقت کی ایک بہت بڑی ضرورت یہ ہے کہ ایسے حاملان دین پیدا کرنے کی مؤثر جدجہد کی جائے جوجد بدعلوم وافکار سے بھی کما حقہٰ آگاہ ہوں اور کتاب وسنت کے دلائل و برا مین پر بھی وہ براہ راست نظرر کھتے ہوں۔ میں اس بات پر یقین رکھتا ہوں کہ ہمارا دین دنیا میں بے دلیل نہیں آیا ہے۔ وہ بہتر سے بہتر فطری وعقلی دلائل سے مسلح ہوکر آیا ہے جو ہر دور کے فتنوں کا مقابله کرنے کے لیے کافی ہیں'بشرطیکہ ان کواُ جا گر کرنے والے اور اُن کو دنیا کے سامنے حالات کے مطابق پیش کرنے والے موجود ہوں۔ دوستو! پیکام کوئی آسان کامنہیں ہے۔اس قتم کے ا فراد صرف اُرد و میں کھی ہوئی چند کتابیں پڑھ لینے سے نہیں پیدا ہوں گے بلکہ اس کے لیے

کتاب وسنت اورعلوم اسلامیہ سے براہِ راست گہری واقفیت ضروری ہے۔ میں جانتا ہوں کہ اس قتم کی صلاحیت ہم میں سے ہر شخص اپنے اندر نہیں پیدا کرسکتا' لیکن معتدبہ تعداد ہمارے اندر جب تک ایسے لوگوں کی نہ ہوگی ہم ان ذمہ داریوں سے کما حقہ عہدہ برآ نہ ہوسکیں گے جو دین سے متعلق اس زمانے میں ہم پر عائد ہوتی ہیں۔

جہاں تک عامۃ المسلمین کودین کی دعوت دینے کا تعلق ہے اس کے بارے میں جھے یہ کہنے کی اجازت دیجے کہ اِس زمانے میں مجرد تذکیر کا فی نہیں ہے ، بلکہ وسیح پیانے پر تعلیم وتفہیم کی ضرورت ہے۔ بیصورت نہیں ہے کہ لوگ دین کی باتیں بھولے ہوئے ہیں اگر انہیں یا دولا دی جا ئیں تو وہ ان کواختیار کرلیں گے بلکہ اشاعت باطل کے وسیح ذرائع نے اِس زمانے میں عام اذہان کے اندر بھی دین اور دینی احکام سے متعلق بے شار غلط فہمیاں بھر دی ہیں جن کے وُور کرنے کا سامان کرنا ان لوگوں پر واجب ہے جو آج ملک کے عوام کی اس پہلوسے کوئی خدمت کرنا چاہتے ہوں۔ آج اخبارات گھر گھر پہنچ رہے ہیں۔ ریڈیو کھیتوں اور کھلیا نوں تک موجود ہے۔ اس وجہ سے بہیں سمجھنا چاہیے کہ زندگی کے جدید شیطانی نظریات سے ہمارے عوام بہتی آبادی میں شہری اور دیہاتی آبادی میں گھر فرق ہونا تو ایک قدرتی امر ہے لیکن دیہاتی آبادی کو ان فتنوں سے بالکل الگ تھلگ خیال کرنا ضحے نہیں ہے۔ اِس وجہ سے ان کے اندر کام کرنے کے وہ طریق بلکل الگ تھلگ خیال کرنا ضحے نہیں ہے۔ اِس وجہ سے ان کے اندر کام کرنے کے وہ طریق بلکل الگ تھلگ خیال کرنا ضحے نہیں ہے۔ اِس وجہ سے ان کے اندر کام کرنے کے وہ طریق بالکل الگ تھلگ خیال کرنا ضحے نہیں ہے۔ اِس وجہ سے ان کے اندر کام کرنے کے وہ طریق بلکل الگ تھلگ خیال کرنا شحے دورہ وہ والت میں اُن کے لیے مؤثر اور مفید ہوں۔

جہاں تک ملک کے اربابِ اقتدار کا تعلق ہے اُن کے بارے میں بھی ہمارے ہاں شخت افراط و تفریط پائی جاتی ہے۔ ایک تو وہ لوگ ہیں جو اُن کی اصلاح کے معاملے میں بالکل ہے تعلق ہیں انہیں اُن کے خیروشر سے کوئی دلچپی نہیں ہے۔ دوسرے وہ لوگ ہیں جوان کے شرکو بھی خیر ہی کہنا پیند کرتے ہیں۔ تیسرے وہ لوگ ہیں جو اُن کے خیر کو بھی شرقر اردیتے ہیں اور ہرحالت میں اُن کی مخالفت کرنا اُن کے ہاں جزوا میان ہے۔

آپ کی بیقر ارداد اِن تینوں طریقوں کو غلط قرار دیتی ہے اور دین کی روشنی میں ایک چوتھا طریقہ آپ کے سامنے پیش کرتی ہے۔ جہاں تک پہلے طریقے بعنی لاتعلق کے روبی کا تعلق ہے اس کے بارے میں تفصیل کے ساتھ میں عرض کر چکا ہوں کہ اسلام میں اس کی کوئی گنجائش نہیں ہے۔ بیکوئی پرایا جھگڑ انہیں ہے جس سے علیحدہ رہنے میں آ دمی کے لیے سعادت ہو بلکہ

ہم میں سے ہر شخص کے اپنے دین وایمان کا معاملہ ہے۔ میں پینیمر مٹالٹیٹی کی واضح تعلیمات کی روشن میں بتا چکا ہوں کہ جو شخص معاشرے کے خیروشر سے بے پرواہے وہ خودا پنے دین وایمان سے بے پرواہے اوراُس کی بید بے پروائی اُس کی ساری دینداری غارت کر کے رکھ دے گی۔ ہم جس شتی پرسوار ہیں اپنے امکان کی حد تک کسی کواس کے پیندے میں سوارخ کرتے ایک تماشائی کی طرح نہیں دیکھ سکتے۔

دوسرے گروہ کا رویہ بھی بالکل غلط ہے۔ جو چیز غلط ہے' اگر وہ اربابِ اقتدار کی طرف سے ظہور میں آئے تو اُس کی غلطی اور بھی شکین ہو جاتی ہے اس لیے کہ اس کے اثرات بہت دُورس ہوں گے۔ اگر کو کی شخص اس غلطی کوصواب قرار دے تو بیا س پرخاموش رہنے سے بھی دُورس ہوں گے۔ اگر کو کی شخص اس غلطی کوصواب قرار دے تو بیا س پرخاموش رہنے ناق ہے' جو بڑا جرم ہے۔ بیرو بیا گرخوف یا طبع کی بنا پر اختیار کیا جائے تو اسلام میں صرح نفاق ہے' جو ایمان کے ساتھ جمع نہیں ہوسکتا اور اگر بیاس بنیا دیراختیار کیا جائے کہ اس سے حکومت کو ضعف پہنچ سکتا ہے تو غلط چیز سے نہ کہ صحیح چیز سے' نانیا حکومت بجائے خودمقصد و غایت نہیں ہے بلکہ اسلام میں وہ اللہ کے قانونِ عدل وقبط کا ذریعہ ہے۔ اس وجہ سے حکومت کی مصلحت کے لیے بھی کسی شرکو خیر قرار دینا اپنے دین وایمان پر کاہاڑی مارنا ہے۔

تیسرے گروہ کا رویہ بھی بالکل غلط ہے۔ اربابِ اختیار کی ہر بات کو ہدفی تقید بنالینا یہاں تک کہ اُن کے خیر کو بھی شرقرار دینا اور اُس کی مخالفت میں اِس حد تک بڑھ جانا کہ دوسروں کی بُرائیاں بھی اُن کے کھاتے میں ڈال دینا نہ عقل ومنطق کی رُوسے جائز ہے'نہ اسلام کی رُوسے۔ بیا قدار کی ہوس میں اندھے ہوجانے کی علامت ہے' اور اس کا سب سے بڑا نقصان یہ ہے کہ ایسے لوگوں کی صحیح بات بھی اربابِ اقتدار کو اپیل نہیں کرتی۔ جن کی ذہنیت بید بن جاتی ہے وہ خیر خواہی کے جذبے سے بالکل خالی ہو جاتے ہیں' در آں حالیہ یہ جذبہ دعوت دین کی اصل روح ہے۔ اگر انسان خیر خواہی کے جذبے سے خالی ہوتو اُس کی ہر بات نفر ہو اور عناد کی تخم ریزی کرتی ہے اور اگروہ اس کے ساتھ دین کا نام لیتا ہے تو اس کے مغنی یہ ہیں کہ وہ دین کو بھی لوگوں کی نگاہوں میں ایک نفرت انگیز چیز بنانا چاہتا ہے۔ ایسے لوگوں کے ہاتھوں دین کو جو نقصان پہنچا ہے' وہ دین کو ایک ہوں جی نہیں رین کو ایک ہوں جی نہیں ایک نفرت انگیز چیز بنانا چاہتا ہے۔ ایسے لوگوں کے کہ تھوں دین کو جو نقصان پہنچا ہے' وہ دین کو ایک ہوں ہیں دین کو ایک ہتھیار کے طور پر استعال کو بہنے ہے۔ اس لیے کہ یہ لوگ اپنی ایک نفریاتی جھیار کے طور پر استعال

کرتے ہیں اور اس طرح بلاوجہ دین کو ان تمام لوگوں کے سامنے ایک حریف بنا کر کھڑا کر دیتے ہیں جن سے ان کی لڑائی ہوتی ہے۔ میں نے دیکھا ہے کہ اس طرح کے لوگ انسانیت اور خات کی محبت سے بالکل عاری ہوتے ہیں۔ بیلوگ دل سے اس بات کے آرزومند ہوتے ہیں کہ ملک میں زلز لے آئیں' قط پڑیں' سیلاب آئیں' وبائیں پھیلیں تا کہ بیان سب چیزوں کا ذمہ دار حکومت کو گھرا کر اپنے افتدار کے لیے راہ ہموار کریں۔ ایسے بے درداور سنگ دل لوگوں سے بیتو قع رکھنا کہ بیدین کی کوئی خدمت انجام دے سکیں گے محض خام خیالی ہے۔

آپ نے جو قرارداد پاس کی ہے اُس میں آپ نے ان تمام طریقوں سے الگ اپنے

لیے 'اللّہ ین النّصیحة '' کی راہ اختیار کی ہے' جس کے معنی یہ ہیں کہ آپ لوگوں کی خیروشر سے

بے نیاز نہیں ہو سکتے 'اس لیے کہ یہ خیرخواہی کے خلاف ہے۔ اس طرح آپ کسی کے شرکو خیر بھی نہیں کہہ سکتے 'اس لیے کہ یہ بھی حق اور خیرخواہی کے خلاف ہے۔ علی ہذا القیاس آپ کسی کی خلاف ہے۔ علی ہذا القیاس آپ کسی کی خلاف ہے۔ حوش میں اس کی نیکی کو بدی نہیں گھہرا سکتے 'اس لیے کہ یہ بھی سچائی اور خیرخواہی کے خلاف ہے۔ سب سے بڑھ کریہ کہ آپ دین کو ہوسِ اقتد ارکی جنگ میں ایک ہتھیار کے طور پر کبھی استعمال نہیں کریں گے بلکہ جس کے سامنے بھی اس کو پیش کریں گئ اللہ کے دین کی حشیت سے پیش کریں گئ کہ اس میں اُس کی بھی بھلائی ہے اور اسی میں آپ کی بھی بھلائی ہے اور اسی میں آپ کی بھی بھلائی ہے۔ یہی حضرات انبیاء کیم السلام کا طریق کارہے اور یہی آپ کو اختیار کرنا ہے۔

رفیقو! میں سمجھتا ہوں کہ ایک واضح چیز کی وضاحت کرنے میں آپ کا بہت ساوقت میں نے لیا۔اب میں اپنی تقریر ختم کرتا ہوں اور اپنے لیے اور آپ کے لیے دعا کرتا ہوں کہ ہم نے جو پچھ طے کیا ہے' اس پر ہم عمل کرنے کی تو فیق پائیں۔

اَقُولُ قَوْلِي هٰذَا وَاسْتَغْفِرُ اللَّهَ لِي وَلَكُمْ وَلِسَائِرِ الْمُسْلِمِيْنَ وَالْمُسْلِمَاتِ!

# تقرير مولا ناعبدالغفارحسن

حمد وثنا کے بعد رفقائے محتر م!

صبح کے درسِ قرآن 'پھر قرار دا داوراس کی توضیح اور سب سے بڑھ کرمولا نا اصلاحی کی تقریر سے معاملے کے اکثر پہلواچھی طرح واضح ہو چکے ہیں اور اب میری تقریر کی کوئی خاص ضرورت نہتھی' تا ہم جو خدمت میرے سپر دہے میں اس کی انجام دہی میں بعض باتیں آپ حضرات کے سامنے رکھتا ہوں۔ تکرار سے بھی کم از کم تذکیر کا فائدہ تو حاصل ہوہی جائے گا۔

ایک نئی دینی جماعت کے قیام کے فیصلے پرسب سے پہلے جوسوال ذہنوں میں پیدا ہونا لازمی ہے وہ یہ ہے کہ آخرایک نئی جماعت کی ضرورت کیا ہے! اوّلاً کیاانفرادی طور پر کام کرنا کافی نہیں ہے؟ ثانیًا گراجتاعیت لازمی ہے تو بھی ڈیڑھا پینٹ کی ایک نئی مسجدا لگ بنانے کی کیا حاجت ہے؟ بہت می دینی تنظیمیں اور جماعتیں موجود ہیں' کیوں ندان میں سے کسی کے ساتھ شامل ہوکر کام کہا جائے؟

جہاں تک اجہاعیت کی ضرورت واہمیت کا تعلق ہے'اس پرمولا نا اصلاحی بہت مفصل روشیٰ ڈال چکے ہیں۔ یہ برہ بہی بات ہے کہ بہت سے لوگوں کے ملیحدہ علیحدہ کام کرنے اوران سب کے لکر اجہاعی طور پر کام کرنے میں نتائج کے اعتبار سے زمین آسان کا فرق واقع ہو جاتا ہے۔ اجہاعیت میں ہرفردایک دوسرے کاسہارااورایک دوسرے کی کمی پوراکرنے والا ہوتا ہے'جس سے کام میں عظیم برکت پیدا ہوتی ہے۔ ظاہر بات ہے کہ اللہ نے مختلف لوگوں کو مختلف صلاحیت دی ہے'کسی کو کھنے کی'کسی کو بھاگ دوڑ کی قوت دی ہے'کسی کو کھنے کی'کسی کو بھاگ دوڑ کی قوت دی ہے'کسی کو کھنے کی'کسی کو بھاگ دوڑ کی قوت دی ہے'کسی کو کھنے گور وفکر اور تد بروتفکر کی ۔ اسی طرح کسی کو علوم دینی سے سرفر از فر مایا ہے اور کسی کو معلومات دیوی سے بہرہ ور فر مایا ہے۔ کسی کو فہم قرآن کے بحر عمیق میں غوط لگانے کی صلاحیت دی ہے تو کسی کو علوم عدیث کی وسعوں میں پیرا کی کی صلاحیت سے نواز ا ہے ۔ کسی کو قدیم کی واقفیت عطافر مائی ہے تو کسی کو جد بدسے ڈوشناس کیا ہے۔

مختلف صلاحیتوں اور تو توں سے مسلح افراد کے مجتمع اور متحد ہوکر کام کرنے سے ہی اس بات کی توقع کی جاسکتی ہے کہ کوئی جامع اور ہمہ گیرنوعیت کا کام سرانجام پاسکے۔ پھر دین و

ندہب کے مخالف اور لا دینیت کے علمبر داروں کود کیھئے تو معلوم ہوتا ہے کہ وہ پوری طرح منظم ہوکر کام کررہے ہیں اور ان کے مختلف گروہ اور جھے مختلف اطراف سے پوری تنظیم اور اجتماعیت کے ساتھ دینی قو توں پر پلغار کررہے ہیں۔ اب ظاہر ہے کہ اجتماعیت کا مقابلہ انفرادیت سے خہیں کیا جاسکتا' اس کے لیے اجتماعیت ہی کی ضرورت ہے۔ بنابریں دینی قو توں کا منظم و مجتمع ہونا ایک ناگزیر ضرورت ہے۔

بلاشبہ جماعت سازی سے پچھاندیشے بھی لائق ہوتے ہیں۔ مثلاً ایک یہ کہ اس سے جماعتی وگروہی عصبیت 'پھرتعصب اور بالآخرت حسزّب و تفریّق کی لعنت وجود میں آتی ہے۔ دوسرے یہ کہ جماعتیں بالعموم شخصیتوں کے گرد گھومتی ہیں اور ان سے شخصیت پرسی کی مہلک بیاری پیدا ہوتی ہے۔ تیسرے یہ کہ خود جماعتیں عموماً داخلی انتشار کا شکار ہوجاتی ہیں اور بعض اوقات اس سے انتہائی کریہ صورت حال پیدا ہوجاتی ہے۔

اس سلسلے میں او لین بات تو یہ ہے کہ ہر چیز کے مجموعی فائدے یا نقصان کو پیش نظر رکھنا چاہیے۔ بہت سے اچھے کا مول میں کوئی پہلو بُر ائی کا ہوسکتا ہے اور بہت ہی برائیوں میں کوئی پہلواچھائی کا ہوناممکن ہے۔ قرآن مجید نے خود شراب اور جوئے کے بارے میں بھی بیسلیم کیا ہے کہ ان میں منفعت بھی ممکن ہے کیان ﴿وَرَافْهُ مُهَا الْحُبَدُ مِنْ نَفْعِهِمَا ﴾ ''ان کا شران کی منفعت سے زیادہ ہے''۔ اس سے معلوم ہوا کہ جس چیز میں خیر کا پہلو غالب ہواس کو اختیار کرنا چاہیے اور اس کے شرسے بچاؤکی ہر ممکن تدبیر کرنی چاہیے۔

'' شخصیت پرسی'' کی لعنت کے پیدا ہونے کے امکانات وہاں زیادہ ہوتے ہیں جہاں کسی ایک داعی کی دعوت پر لوگ جمع ہوں اوراسی کے خیالات ونظریات وتصورات اوراسی کے فہم وفکر کواس اجتماعیت میں مرکز ومحور کی حثیت حاصل ہوجائے۔اس کے برعکس اگر ابتداست بہت سے لوگ باہمی مشاورت سے اپنے مقصد اور اس کے حصول کے طریق کو طے کریں اور مسلسل ''امر ھم شور دی بینھم'' کی قرآنی ہدایت پر عمل پیرار ہیں توان شاء اللہ اس لعنت کا سدباب ہوجائے گا۔

''ت حـزّب اورتفرق'' سے نیخے کے لیے بیضروری ہے کہ دین کی خدمت کے لیے جمع ہونے والے لوگ ہمیشہ ''إنّنا مِنَ الْمُسْلِمِینَ" ہی کو اپنا واقعی شعار بنا ئیں اور اپنے آپ کو اُمت مسلمہ ہی کا ایک حصہ تصور کریں۔ چنانچہ نہ ان میں کوئی غرور و گھمنڈ پیدا ہونہ اپنے

''چیزے دگر''ہونے کا احساس پیدا ہونے پائے اور نہ ہی وہ اپنے آپ کو عام مسلمانوں سے کسی اعتبار سے بہتر و برتر تصور کریں۔

یہاں بہ حقیقت بھی نگاہ میں دبنی جاہیے کہ تبحزّ ب اور تفرق محض جماعت سازی ہی سے پیدانہیں ہوتے بلکہ کوئی ادار ہ یامخض درس گاہ یا دارالعلوم بھی ان کا سبب بن سکتا ہے' اور واقعہ یہ ہے کہ بنا ہے'اوراس کی مثالیں خود ہمارے ملک میں موجود ہیں۔ ظاہر بات ہے کہ جو درس گاہ نئ قائم ہوتی ہے وہ بالعموم کسی ایک خصوصیت کی حامل ہوتی ہے۔نیتجاً اس سے فارغ ہونے والے نوجوانوں کا مزاج ایک خاص رنگ میں ڈھلنا شروع ہوجا تا ہے اور مرورایام کے ساتھ اس کے فارغین ومتوسلین میں گروہی وحز بی کیفیت پیدا ہو جاتی ہے۔اب نہ تو بیٹیج ہے کہان خدشات کی بنا پر درس گاہیں اور دارالعلوم قائم کرنے بند کر دیئے جائیں اور نہ بیچیج ہے کہ دینی مقاصد کے حصول کے لیے ادارے یا جماعتیں قائم کرناممنوع قرار دے دیا جائے۔اس کے برعکس دارالعلوموں اور اداروں کے قیام کے ساتھ حتی الا مکان الیی احتیاطی تدابیرا ختیار کی جانی چاہئیں کہان کے ذریعے اُمت میں تفرقہ وانتشار پیدانہ ہو۔اس سلسلے میں جس قدر میں نے غور کیا ہے میں اسی نتیج پر پہنچا ہوں کہ ایک تو جیسا کہ عرض کیا جا چکا ہے لوگوں میں کچھ '' چیزے دگر''ہونے کے احساس کو پیدا ہونے سے روکا جائے اور' اِنگینٹی مِبنَ الْمُصْلِمِینَ '' کی قرآنی ہدایت کو ہمیشہ متحضر رکھا جائے اور دوسرے یہ احتیاط کی جائے کہ عملاً جمعہ و جماعت اور ربط وضبط اور رشتوں ناطوں کے معاملات کوصرف ہم خیال لوگوں کے حلقے میں محدود کرنے کار جحان نہ پیدا ہو — ان تداہیر پرا گرغمل کیا جائے تو میری رائے میں کوئی دینی جماعت فرقے میں تبدیل نہیں ہوگی ۔ واللہ اعلم!

تیسرااندیشہ جماعتوں کے' دواخلی انتشار' کا ہے تواگر چہ ماضی کے کچھ تلخ تجربات کی روشنی میں واقعتاً اس اندیشے سے طبیعت میں بہت زیادہ تو تش پیدا ہوتا ہے تاہم پید حقیقت بادنیٰ تامل سامنے آ جاتی ہے کہ محض اس اندیشے کی بنا پر اجتماعی جدو جہدسے بازر ہنا ہر گزایک معقول بات نہیں ہے۔اختلاف اس عالم واقعہ کی ایک عظیم (اگر چہ تلخ) حقیقت ہے ۔ لا یکواکون مُختِلفِیْن اِلّا مَنْ دَرِّحِمَ رَبُّكُ تحریکیں اُٹھتی ہیں اور بہت کچھ مفید کا م کرتی ہیں' پھر ان میں داخلی انتشار ونما ہوجاتا ہے تو ایسا بھی ہوتا ہے کہ وہ آپ اپنے ختجر سے خود کشی کر لیتی ہیں۔ لیکن اس سے یہ تیجہ زکالنا صحیح نہیں ہے کہ ان کا م نسیاً منسیاً ہوجاتا ہے۔ ان کے اثر ات

ان کے بہت بعد تک بھی باقی رہتے ہیں۔ لہذا ضرورت اس کی ہے کہ خلوص اور للہیت کے ساتھ کام شروع کیا جائے۔ اختلافات کے لیے صحت مندرائے حتی الامکان کھلےرکھے جائیں۔اس کے بعد بھی بھی ناگوارصورتِ حال پیدا ہوتو اس کا سامنا کیا جائے۔

اب دوسر بے سوال کو لیجیے --- یعنی مید کہ آخرا یک نئی جماعت کا قیام ہی کیوں ضروری ہے؟ کیوں نہ موجود الوقت دینی جماعتوں میں سے کسی کے ساتھ مل کر کام کیا جائے؟

اس سوال کا سادہ سا جواب تو یہ ہے کہ جس طرح ملک میں بہت ہی درس گاہوں اور دار العلوموں کے وجود سے بید لازم نہیں آتا کہ کوئی نئی درس گاہ قائم نہ کی جائے اس طرح بہت سی دینی جماعتوں کا وجود کسی نئی جماعت کے قیام کی نفی نہیں کرتا اور جس طرح ایک نئے دارالعلوم کے مؤسسین کے بارے میں لاز ماً بینہیں سمجھا جاتا کہ ان کی رائے بقیہ درس گاہوں کے بارے میں بہت بُری ہے اس طرح ایک نئی دینی جماعت کے مؤسسین کے بارے میں بہت بُری یا حقارت آمیز رائے رکھتے ہے۔ بہت بُری یا حقارت آمیز رائے رکھتے ہیں درست نہیں ہے۔

اور پہلوپر کیوں زیادہ زور دیں۔ الہذاعملاً دوسراطریق ہی ممکن العمل بھی ہے اور بہتر بھی یعنی سے
کہ دوسر ہے لوگ ایک علیحدہ اجتماعیت قائم کریں اور اپنے ذہن وفکر اور اپنی صوابدید کے مطابق
کام کریں۔ اب اگر خلوص اور للہیت موجود ہے تو یہ دونوں کام ایک دوسر ہے کے معاون اور
ایک دوسر ہے کی کمی کو پورا کرنے والے بن جائیں گے اور اگر اخلاص کی دولت ہی سے
تہی دامنی ہوتو پھر بھی زیادہ سے زیادہ یہی ہوگا کہ جیسا تصادم اندر تھا ویسا ہی باہر بھی ہوگا۔ اس
صورت میں بھی علیحدہ جماعت سازی پہلی صورت کے مقابلے میں زیادہ نقصان دہ تو کسی طرح
نہیں ہوگئی!

اب میں آپ کے سامنے اس نئی دین تنظیم کے پچھ خصائص پیش کروں گا'جس کے قیام کے لیے ہم یہاں جمع ہوئے ہیں۔ ان کا تذکرہ قرار داد میں بھی ہے اور ان کی توضیحات میں بھی۔ پھرمولا نا اصلاحی بھی اپنی تقریر میں ان میں سے بعض کی وضاحت کر چکے ہیں۔ میں ان کو سلسلہ وار پیش کرتا ہوں تا کہ جیسا کہ میں نے شروع میں عرض کیا تھا' کم از کم تذکیر ہوجائے۔ کہاں میں نصب العین کے مقام پر صرف نجات اور رضائے الٰہی کے حصول کور کھا گیا ہے اور اس میں الی کوئی تفریق نہیں رکھی گئی کہ دنیا میں ہمارا مقصود یہ ہے اور آخرت میں ہے! دنیا دار العمل ہے اور آخرت دار جزار دنیا میں انسان دین وشریعت کے جملہ تقاضوں کوائح وی جزائی کے لیے پورا کرتا ہے۔ لہذا ہر آن اور ہر لمحہ ہمارا نصب العین ایک ہی ہے اور وہ ہے آخرت کی کامیا بی!! اس کے لیے دین کے جملہ انفرادی واجتماعی تقاضوں کوائی ترتیب و تدریج اور تقذیم و تا خیر کے ساتھ پورا کرنا ضروری ہے جوخود نظام دین میں متعین ہے! ان میں سے کسی ایک تقاضے کوا ہمیت دے کر ''فصب العین'' کے مقام پر لے آنا ہر گرضچے نہیں!

دوسری خصوصیت ہماری اس تنظیم کی بیہ ہوگی کہ ہماری دعوت صرف اللہ اوراس کے دین کی طرف ہوگی' نہ کسی خاص شخصیت یا جماعت کی طرف ہوگی' نہ کسی خاص مسلک یا فقہی مذہب کی طرف!

اسی بناپراس اجماعیت کی تیسری خصوصیت بیہ وگی که بینه کسی فردیا گروہ کی حلیف ہوگی نه حریف ۔ اس میں حب اور بخض اور محبت ونفرت کا معیار صرف الله اور اس کا دین ہوں گے۔ بید ﴿ كُونُواْ قَوْاً مِیْنَ بِالْقِدْسِطِ شُهَدَاءَ لِلّٰهِ ﴾ کے قرآنی تکم پڑل پیرا ہونے کی مقد ور بھرسعی

کرے گی اور حق الامکان کوشش کرے گی کہ ذاتی یا گروہی عصبیت یا تعصب کی بنا پر عدل کا دامن ہاتھ سے نہ چھوٹنے پائے۔ ﴿لَا يَجُومِ مَنْكُمْ شَنَانُ قَوْمِ عَلَى اَنْ لَا تَعْدِلُوْ اِعْدِلُوْ اهْو اَفْدَ وَامْن ہاتھ سے نہ چھوٹنے پائے۔ ﴿لَا يَجُومِ مَنْكُمْ شَنَانُ قَوْمِ عَلَى اَنْ لَا تَعْدِلُوْ اعْدَ ہُوگا۔ مغربی اَقْدَ رَبُّ لِللَّتَ قُولِی ﴾ چنانچ ہمارے لیے کسی حزب اختلاف کا تصور خارج از بحث ہوگا۔ مغربی جمہوریت کے پیدا کردہ ان تصورات سے عدل وانصاف کے تقاضے پامال ہوجاتے ہیں اور انسان اپنی جماعت کے بُرے سے بُرے کام کی جمایت اور حزب مخالف کے اچھے سے اچھے کام کی مخالف کے اچھے سے اچھے کام کی مخالف کے انہو جاتا ہے۔ پیش نظر اسلامی تظیم ان شاء اللہ ﴿ تَسَعَلُونُ وَ اللّٰ مُعْلَى الْإِنْمِ وَالْعُدُوانِ ﴾ کے قرآنی احکامات پڑمل پیرا ہوگی۔ الْبِیوّ والنَّقُولِی وَ لَا تَعَاوَنُونَ اعْلَی الْلِاثْمِ وَالْعُدُوانِ ﴾ کے قرآنی احکامات پڑمل پیرا ہوگی۔

چوتھی خصوصیت ہماری اس اسلامی تنظیم کی میہ ہوگی کہ پیطبقاتی تصور اور اس سے پیدا شدہ تنازع للبقا کے بجائے وحدتِ اللہ وآ دم اور توافق یا تعاون للبقا کے تصور کو اُجا گر کرنے کی کوشش کرے گی۔

پانچویں خصوصت وین مسائل اوران سے متعلق اختلاف نداہب و مسالک کے متعلق ہے۔ ہمارے نزدیک جملہ دین مسائل تین طرح کے ہیں۔ ایک وہ جواساسی اور بنیادی بھی ہیں اور متفق علیہ بھی۔ دوسرے وہ جومتفق علیہ تو ہیں لیکن اساسی نہیں ہیں۔ تیسرے وہ مسائل ہیں ہوں جن میں سلف اور خیرالقرون ہی سے اختلاف چلا آ رہا ہے۔ ہماری بیے ظیم ان شاءاللہ اپنی اصل توجہ کا مرکز ومحور پہلی فتم کے مسائل ہی کو بنائے گی۔ اس لیے بھی کہ فی الواقع وہی اساسی اور بنیادی ہیں اوراس لیے بھی کہ موجودہ و ور کے فتنوں کی زدوراصل ان ہی پر پڑر ہی ہے ۔ لین اور بنیادی ہیں اوراس لیے بھی کہ موجودہ و ور کے فتنوں کی زدوراصل ان ہی پر پڑر ہی ہے ۔ لین ایک بالہ اور ایمان بالآخرت ہی خطرے میں پڑگئے ہیں لہذا اس وقت اصل ضرورت ان کے استحکام کی ہے اور ان کے معاطع میں کی فتم کی رواداری اور مداہنت کا کوئی امکان نہیں ہے۔ دعوت میں نری اور حکمت تبیغ بالکل دوسری چیز ہے اور مداہنت فی المکان نہیں ہے۔ ور مردی نان معاملات میں مصلحت کی بنا پر رواداری ممکن نہیں ہے۔ البتہ تیسری فتم کے مسائل میں تشدد اور غلوسی طرح جائز نہیں ہے۔ ان میں بھی ندا کرہ اور باہمی تبادلہ فتم کے مسائل میں تشدد اور غلوسی طرح جائز نہیں ہے۔ ان میں بھی ندا کرہ اور باہمی تبادلہ خیال ہوسکتا ہے لیکن کسی ایک رائے یا مسلک کو بالجبر دوسروں پر ٹھونسنا کسی صورت میں درست نہیں۔ ہم اپنی اجتماعیت میں انہائی رواداری اور فراخ دلی یائی جائے۔

چھٹی خصوصیت جو قرار داد میں صراحت کے ساتھ مذکور ہو چکی ہے ، یہ ہے کہ اس میں

''اَلْاَهَمَّهُ فَالْاَهَمُّ '' کااصول پیش نظر رکھا جائے گااور تبلیغ ودعوت میں مدری ملحوظ رہے گی۔ یہ تمام معاملات احادیث نِنوی مَثَاثِیْزَ میں بصراحت مذکور ہیں۔

ساتویں خصوصیت اس اجتماعیت کی جیسا کہ قرار داد سے واضح ہے 'یہ ہوگی کہ اس کا دائر ہ کار صرف مسلمانوں تک محدود نہیں رہے گا بلکہ غیر مسلم بھی اس کے مخاطب ہوں گے۔ مسلمانوں کی خامیوں کی اصلاح بھی ہمارے فرائف وینی میں شامل ہے اور غیر مسلموں تک اسلام کی تبلیغ اور ان پر رسالت محمدی علی صاحبہا الصلوۃ والسلام کی جانب سے اتمام ججت بھی ہماری وینی ذمہ داریوں میں سے ہے۔ ہماری یہ اسلامی شظیم ان شاء اللہ اس ضمن میں بھی اپنی ذمہ داریوں میں سے جے۔ ہماری یہ اسلامی شطیم ان شاء اللہ اس ضمن میں بھی اپنی ذمہ داریوں سے عہدہ برآ ہونے کے لیے کوشاں ہوگی۔

پیش نظر تنظیم کی متذکرہ بالاخصوصیات تو وہ ہیں جو ہمارے مابین متفق علیہ ہیں اور ہماری قر ارداد میں صراحناً یادلالتاً مذکور ہیں۔اب میں بعض الیی خصوصیات کا تذکرہ کرنا چاہتا ہوں جو میری ذاتی رائے میں ہمیں اختیار کرنی چاہئیں۔ان میں اختلاف کی گنجائش تو ہے لیکن مجھے امید ہے کہان میں سے اکثر کو آپ حضرات اپنے دل ہی کی آ وازمحسوں کریں گے۔

ان میں سے پہلی خصوصیت ہے ہے کہ ہمیں اذکار واوراد کے معاملے میں ہے اُصول متعین کر لینا چا ہے کہ ہم اُوراد ووظا کف اوراذکار وادعیہ میں سے صرف ان کوا ختیار کریں جواللہ کی کتاب یا رسول اللہ متالیہ ہوگا کہ ہم خدا اور رسول متالیہ ہوگا۔ اس کے رسول متالیہ ہوگا۔ اس کے ماتھ ہی اس سے افتر اق وانتشار میں بھی کمی ہوگی۔ مختلف لوگ اپنے ذوق کے اعتبار سے مختلف اذکارا ختیار کرلیں تو رفتہ رفتہ رہی ان کی ما بہ الا متیاز خصوصیت بن جاتے ہیں اور اس سے کہ صرف ایک علیمہ گی کا احساس پیدا ہو سکتا ہے کہ الہٰ دا اس اعتبار سے بھی عافیت اسی میں ہے کہ صرف مسنون اور ماثور ادعیہ واذکار پراکتفا کیا جائے۔

دوسرے بہ کہ مثبت اور منفی دونوں کام سامنے رکھے جا ئیں۔ دین میں معروف کے امر کے ساتھ منکر کی نہی کا بھی حکم دیا گیا ہے اور احقاقِ حق کے ساتھ ابطالِ باطل کو بھی لازم گھرایا گیا ہے۔ آج کل جو عام خیال پھیل گیا ہے کہ صرف مثبت کام کرنا چا ہیے منفی کام نہیں کرنا چا ہیے تو سے اچھا اسلوب یہ میری ذاتی رائے میں از رُوئے دین درست نہیں ہے۔ دعوت کا اچھے سے اچھا اسلوب اختیار کرنا اور حکمت بہلنے کو پیش نظرر کھنا بالکل دوسری بات ہے اور انکار منکر اور ابطالِ باطل سے قطعاً صرف نظر کر کے صرف ' نباتوں کو پیش کرتے رہنا بالکل دوسری چیز ہے۔ دینی قطعاً صرف نظر کر کے صرف ' نباتوں کو پیش کرتے رہنا بالکل دوسری چیز ہے۔ دینی

غیرت وحمیت کالازمی تقاضا میرے نزدیک بیہ ہے کہ خلاف دین وشرع امور پر برمکا تقید کی جائے 'چاہے اس کا ہدف اصحابِ اقتدار بنتے ہوں چاہے عوام ۔ اس معاملے میں بیہ پہلوبھی لائق توجہ ہے کہ آج کل حکومت کی خلاف فرجب باتوں پر تنقید کرنے والے تو پھر بھی مل جاتے ہیں 'عوام کوان کی خلاف دین باتوں پر ٹو کنے ولا کوئی نہیں رہا' جبکہ میری ذاتی رائے میں آج کے زمانے میں عوام کووہ ی حیثیت حاصل ہے جو بھی سلاطین واُمراء کو حاصل تھی اور اس اعتبار سے ان کی نظری وعملی گرا ہیوں اور صلالتوں پر نقید بھی 'افسے ل المجھاد'' کے حکم میں داخل ہوگئی ہے۔

تیسرے یہ کہ جاہلیتِ قدیمہ اور جاہلیتِ جدیدہ دونوں کا ابطال کیا جائے۔ یہ تو ہوسکتا ہے بلکہ غالبًا یہی ہوسکتا ہے کہ پچھلوگ جاہلیتِ قدیمہ کی بیخ کنی کی صلاحیت وقدرت سے مسلح ہوں اور پچھ دوسرے لوگ جاہلیت جدیدہ کے استیصال کی قدرت وطاقت رکھیں۔ چنا نچرانہیں اسے اپنے اپنے محاذوں پر کام کرنا ہوگا'لیکن بیضروری ہے کہ بید دونوں محاذ پیش نظر رہیں اور کسی سے صرف نظر نہ ہونے یائے۔

چوتھی کوشش پنیش نظر تنظیم اسلامی میں اس امرکی ہونی چاہیے کہ نہ تو نری عقلیت پر انحصار کیا جائے اور نہ ہی نری جذباتیت پر دارو مدار ہو بلکہ عقل اور جذبے دونوں کو مناسب مقام پر رکھ کر کام کیا جائے ۔ جو بات کہی جائے وہ صرف عقلی ہی نہ ہو بلکہ دِل سے بھی نکلے تا کہ اس کے مخاطب اہل عقل بھی ہوں اور صاحبانِ دل بھی ۔ اور دعوت خود اہل عقل کے بھی دل میں گھر کر جائے!

پانچویں لازمی چیزجس کا پوراا ہتمام ہماری استنظیم میں کیا جانا چاہیے ہیہ کہ اس میں تقید پرکوئی پہرا نہ لگایا جائے اورالیں کوئی پابندی نہ لگائی جائے جس سے لوگوں کی زبانیں بند ہوجا ئیں۔ تقید کے حصح اسلامی آ داب کی پابندی تو یقیناً لازم ہے لیکن تقید کے دروازوں کو بند کردینا پیش نظر تنظیم کی پیشگی ہلاکت کا سامان ہوگا۔ اس تنظیم کے اربابِ حل وعقد کا تقید کو برداشت کرنے کی ہمت وصلاحیت سے مسلح ہونا ضروری ہے۔ اس کے ساتھ ہی ہی ہی لازمی ہے کہ پیش نظر تنظیم کا نظام شورائی ہواور قرآن حکیم کی اس ہدایت کہ: ' وَاَمْ سُرُهُ ہُمْ شُدُورٰی ہیں ہوگئی ہوا۔ بیکھی کے کہ پیش نظر تنظیم کا نظام شورائی ہواور قرآن حکیم کی اس ہدایت کہ: ' وَاَمْ سُرُهُ ہُمْ شُدُورٰی ہیں ہوگئی ہوا۔

چھٹی خصوصیت ہماری اجماعیت کی بیہونی چاہیے کداس میں زمدخشک اور تفریج بے قید کے مابین درمیانی کیفیت پیدا ہواور نہتو "عَبُولْسًا قَلْمُطَوِیْرًا" کا نقشہ پیدا ہوجائے 'نہ دوسری

انتها ہو کہ ہروقت ہنسی دل گی اور تفریح کا ماحول طاری رہے۔اسی طرح''رہبانیت''اور''تغمُّ'' کے مابین درمیانی کیفیت کا پیدا کرنا بھی لازمی ہے۔ دین میں نہ قطعی ترک لذائذ کی ترغیب ہے اور نہ عیش پرسی کی گنجائش ہے۔اللہ کی نعمتوں سے جائز طریقے سے متمتع ہونے کو براسمجھنا بھی دین کی رُوح کے منافی ہے اور عیش کوشی بھی از روئے دین ممنوع ہے۔

ساتویں ضروری چیز جوقر ارداد کی توشیح میں بہت وضاحت کے ساتھ آ بھی ہے کہ انتظامی اور نظیمی امور میں ہونالازمی ہے انتظامی اور نظیمی امور میں ہونالازمی ہے ورنہ بالکل یک رُخی شخصیتیں پیدا ہوجاتی ہیں جن کی بدولت دینی نظیموں میں بہت سی خرابیاں رُونما ہوجاتی ہیں۔ پیشن نظر نظیم میں اِن شاءاللہ اس امرکی خصوصی نکہداشت کی جائے گی۔

آ تھویں اور آخری ضروری چیز ہے ہے کہ اپنے زمانے کے مخصوص فتنوں کا صحیح فہم اور ان
کی اہمیت کا صحیح شعور حاصل کیا جائے۔ اس معالمے میں دین کے خادموں کو بالکل ماہر شخیص
طبیب کے مانند ہونا چا ہے تا کہ وہ اپنے زمانے کی اصل اور بنیادی بیاریوں کی صحیح شخیص کر
سکیں ۔ بصورت دیگر یہ ہوسکتا ہے اور بسا او قات ہوتا ہے کہ ساری جد و جہد علامات کے خلاف
ہوتی رہتی ہے اور بیاری کی اصل جڑ جوں کی توں قائم رہتی ہے۔ حضرت صدیقِ اکبر طائع کی کا فراق قائم رہتی ہے۔ حضرت صدیقِ اکبر طائع کی کا فراد تن کی اصل جڑ جوں کی توں قائم رہتی ہے۔ حضرت صدیقِ اکبر طائع کی کا فرور رس نگاہ حقیقت بین نے بالکل صحیح اندازہ کر لیا تھا کہ خورہ جسے بظاہر'' فروئ کی نگاہ و دور رس
نگاہ حقیت کے فتنے کا صحیح اندازہ کر لیا تھا۔ پھر ان کے بعد بھی تمام مجدد بین اپنے اپنے دور کے فتنوں کی اہمیت کا اندازہ کر کے ان کے سد باب کی سعی کرتے رہے' ف بھوڑ اللّٰہ خور والے بھی المسلمین ۔ اپنے وقت کے امراض کی صحیح شخیص کے لیے بڑی خور کے سیرت کی ضرورت ہے اور یہ چیز در حقیقت اللّٰہ تعالیٰ کی طرف ہی سے ہوتی ہے۔ تا ہم گہری بصیرت کی ضرورت ہے اور یہ چیز در حقیقت اللّٰہ تعالیٰ کی طرف ہی سے ہوتی ہے۔ تا ہم اپنے مقدور بھر اس امرکی سعی ضروری ہے کہ کسی ایک بی پٹی ہوئی راہ پر چلتے رہنے کے بجائے اس پر مسلسل غور وفکر اور تفکر و تد ہر کیا جاتا رہے کہ ہمارے زمانے کے اصل فتنے کون سے ہیں اور ان کے سدّ باب کی صحیح راہ کون ہی ہا

آ خرمیں ایک اہم حقیقت کی طرف اشارہ کر کے اپنی معروضات کوختم کرتا ہوں کہ جو کا م کرنے کا عزم ہم نے اللہ تعالیٰ کے نضل سے کیا ہے وہ بیک وقت آسان بھی ہے اور مشکل بھی ۔ آسان اس اعتبار سے کہ یہ ہمارے دین کا تقاضا' ہماری فطرت کی یکار اور سب سے بڑھ

کریہ کہ ہمارے پروردگاری جانب سے عائد کردہ فرض ہے۔ لہذا اس کی ادائیگی کی سعی وجہد سے دلوں کوراحت اور قلوب کواطمینان وسکون حاصل ہوگا۔۔۔۔ اور مشکل اس اعتبار سے کہ بسااوقات اس راہ کی مسلسل جدو جہد کا کوئی محسوس نتیجہ برآ مدہوتا نظر نہیں آتا اور انسان کو کمال صبر واستقامت کے ساتھ اپنی محنت کے نتائج و ثمرات سے بالکل بے نیاز ہوکر کام کیے جانا پڑتا ہے۔ نبی اگر م مُثانِی اُلی اللہ تیرے ہے۔ نبی اگر م مُثانِی اُلی اللہ تیرے نبی کی راہ پر لے آئے تو یہ تیرے لیے سرخ اونٹوں سے بہتر ذریعے کسی ایک انسان کو بھی ہدایت کی راہ پر لے آئے تو یہ تیرے لیے سرخ اونٹوں سے بہتر ہے'! بس یہی اس راہ کے ہر مسافر کا ماٹو (Motto) ہونا چا ہے اور اگر اس کے ذریعے اللہ تعالیہ دولتِ سے بہا ایک فرد بشر کو بھی سیدھی راہ پر لے آئے تو اسے چا ہیے کہ اس بات کو واقعتاً ایک دولتِ سے بہا اور نعمت غیر متر قبہ تصور کرے۔واقعہ یہ ہے کہ اگر ہمارے قلب ونظر کی کیفیت فی الواقع ہے بہا اور نعمت غیر متر قبہ تصور کرے۔واقعہ یہ ہے کہ اگر ہمارے قلب ونظر کی کیفیت فی الواقع ہے نواس خات کے تو اسے جائے تو اس والے کو اس داری کیفیت فی الواقع ہے کہ اگر ہمارے قلب ونظر کی کیفیت فی الواقع ہے بہا اور غلب کی تو اس راہ میں ثابت قدم رہنا محال ہے۔

آ خرمیں مُیں اپنے اور آپ سب کے لیے اللہ تعالیٰ سے مدایت واستقامت اور عفو و مغفرت کی دعا کرتا ہوں ۔

وَآخِرُ دَعُواناً أَنِ الْحَمْدُ لِللهِ رَبِّ الْعَالَمِيْنَ

## مولا نااصلاحی کاالوداعی خطاب

الله تعالیٰ کی توفیق سے آپ نے ایک جماعتی نظم کے قیام کی قرار دادیرا نفاق کرلیا۔ میں اس پرآ پکومبارک با دویتا ہوں اور دعا کرتا ہوں کہ اللہ تعالیٰ ہمیں اس کام کے لیے عزم و ہمت عطا فرمائے' اور ہر قدم پر ہماری دست گیری اور رہنمائی فرمائے --- میں اس موقع پر آپ کے سامنے بیاعتراف کرتا ہوں کہ ہر چنداس کی ضرورت اورا ہمیت مجھ پرواضح تھی' کیکن میں دوسبب سے اس قتم کی ذمہ داری ہے گریز کرتا رہا۔ ایک توبیہ کہ اب میرے قو کی ضعیف ہو رہے ہیں' کوئی بھاری بوجھا ٹھانا میرے لیے ممکن نہیں رہا۔ دوسرا یہ کہ زندگی کے اِس آخری دور کے لیے اپنے ذوق کے مناسب جو کام میں نے تجویز کرلیا تھا'اب وقت وفرصت کالمحملحه اس پر صرف کرنا چاہتا تھا۔ چنانچہ دوستوں کے شدیدا صرار بلکہ دباؤ کے باوجود میں خوداس کے لیے پہل کرنے کی ہمت نہیں کر سکا۔ دوستوں نے جب بھی اس فریضہ کی اہمیت کی طرف توجہ دلائی' میں ان کے دلائل کا توا نکار نہ کر سکالیکن اپنی کمزور یوں اور مجبور بوں پر نگاہ کر کے اُن کی بات کوٹالتاہی رہا۔ میں پیجھی محسوں کرتارہا کہ اگر چہ میرے اوقات تمام تر دینی وعلمی کاموں ہی میں بسر ہورہے ہیں' تا ہم معاشرے سے متعلق مجھ پر جوفر یضہ عا ئد ہوتا ہے اُس میں مجھ سے کوتاہی ہورہی ہے جس کے سبب نہ صرف میری بعض صلاحیتیں سکڑ رہی ہیں 'بلکہ اندیشہ اس بات کا ہے کہ اس پر مجھ سے مواخذہ ہو۔ان تمام احساسات کے بوجود میں اینے آپ کومعذور سمجھتار ہا'جس کی وجہ یہ ہوسکتی ہے کہ آ دمی اپنے آپ کومعذور سمجھنے میں بڑا فیاض ہوتا ہے۔

بہرحال اب میں پورے شرحِ صدر کے ساتھ اس کام میں شریک ہوتا ہوں اور اُن تمام دوستوں کا دل سے شکر گزار ہوں جنہوں نے اس عظیم فرض کی اہمیت کوسمجھا اور ہم سب کواس کے سمجھانے کا اہتمام کیا۔اللہ تعالیٰ ہم سب کی طرف سے ان کو جزائے خیرعطا فرمائے۔

میرے ذمہاس وقت آ پتمام شرکائے مجلس کوبعض ضروری ہدایات دینے کا کا م سپر دکیا گیا ہے۔ یہ ہدایات ان کامول سے متعلق ہیں جوآ پکو یہال سے رخصت ہونے کے بعد کرنے ہیں۔ براہ کرم اِن کونوٹ کر کیجے۔

جماعتی تنظیم ہے متعلق اس وقت آپ کو پہلا کام پیر زاہے کہ تنظیم کے نظام ودستور ہے

متعلق آپ کے سامنے جو تجویزیں ہیں وہ مقامی رفقاء سے مشورہ کے بعد قلم بند کر کے پیخ سلطان احمد صاحب کے یاس بھیج دیجیے تا کمجلس مشاورت اُن سے فائدہ اٹھا سکے حتی الوسع اس بات کی کوشش کیجیے کہ تجاویز کے بارے میں اگرا ختلا ف رائے ہوتو وہ غور و بحث سے مقامی رفقاء ہی کے اندر طے ہوجائے' تا کہ آ گے کا کام آسان ہوجائے۔اگرغور و بحث کے بعد بھی کسی امر میں اختلاف باقی رہ جائے تو اس کونوٹ کر دیا جائے۔

اپنی اور اینے دوسرے بھائیوں کی اصلاح وتربیت سے متعلق جوکام آپ کوکرنے ہیں ان کے بارے میں مفصل ہدایات تو افرادی قوت کا جائزہ لینے کے بعد ہی دی جاسکیں گی کیکن چند کام ایسے ابتدائی اور بدیمی نوعیت کے ہیں کہان کا اہتمام بلا تاخیر آپ کوکر ناچاہیے۔

پہلا کام نماز کا اہتمام ہے۔نماز ہمارے دین میں ایمان کا اوّلین نقاضا ہے۔قرآن و حدیث سے بیہ بات ثابت ہے کہاسلامی تنظیم کی شیرازہ بندی اس چیز سے ہوتی ہے'اورانبیاء علیم السلام نے اصلاح وتربیت کا پہلا قدم اس سے اٹھایا ہے۔ آپ بھی اس کی یابندی کے ليه مضبوط عهد كيجيا ورا پناعزيزون قريبون دوستون پڙوسيوں اور محلّه داروں کو بھی دل سوزي اور خیرخواہی کے ساتھاس کی تلقین سیجھے۔نماز کے اہتمام میں یہ بات بھی داخل ہے کہ حتی الوسع محلّہ کی مسجد میں جماعت کے ساتھ نماز ادا کیجے۔ بغیر کسی معقول عذر کے اس میں کوتا ہی نہ کیجے اور دوسروں کو بھی نماز باجماعت کی عظمت واہمیت سمجھانے کی کوشش کیجیے!!

دوسرا کام پہ ہے کہا ہے دینی علم میں اضافہ کا اہتمام کیجیے۔ جن مقامات پر بیمکن ہو کہ کسی ذی علم کی رہنمائی میں قر آن مجید کا اجتماعی مطالعہ کیا جاسکے ُ وہاں حلقہ تدبر قر آن قائم کیجیے ۔ اور ہفتہ میں کم از کم ایک دن اس کام کے لیے خاص کیجیے کہ کچھ وقت قر آن کے فکر ومطالعہ میں بسر ہو۔اس کے ساتھ اگر حدیث کی ایسی کتابوں کا مطالعہ بھی کیا جائے جوا خلاقی احادیث پر مشتل ہیں' مثلاً ریاض الصالحین وغیرہ' تو اس سے مزید خیر و برکت ہوگی۔اگر کسی ذی علم کی رہنمائی حاصل نہ ہوتو عام حلقہ مطالعہ اسلامی قائم سیجیا ورمنتخب اسلامی کتب کا التزام سے مطالعہ کیجیے۔اس قتم کے حلقوں میں اپنے اُن دینی بھائیوں کو بھی شرکت کی دعوت دیجیے جن کے اندر دین اورعلم دین کی رغبت محسوس کریں۔

آ پاوگوں میں ہے جن لوگوں نے جدید تعلیم یائی ہو' اُن کو میں پیمشورہ بھی دُوں گا کہ وہ عربی زبان سکھنے کی کوشش کریں' تا کہ وہ قرآن وحدیث سے براہ راست استفادہ کرسکیں۔

# تائيدوتنجره

### ١ مولانا عَبدُ الماجد دَريابادي مرحوم

### ایک نیااصلاحی اداره

لا ہور کے ایک معزز دینی ماہنامہ'' میثاق' سے بیمعلوم کر کے دِلی خوشی ہوئی کہ وہاں چند ذی فہم وبصیرت مخلصوں کی سعی واہتمام سے ایک نئے دینی ادارہ کی بنیاد بالکل صحیح اُصول پر پڑرہی ہے۔ بیہ حضرات زیادہ تر جماعت اسلامی سے نکلے ہوئے ارکان بیں اور یقین ہے کہ بیان شاء اللہ ان غلطیوں سے محفوظ رہیں گئ جن کا خوب تجر بہ انہیں جماعت مذکور میں شامل رہ کر ہو چکا ہے۔ ادارہ کے ایک بانی مولا نا امین احسن اصلاحی کی بیہ بات آب زرسے کھنے کے قابل ہے:

''جماعتیں اور تنظیمیں قائم تو ہوتی ہیں اصلاً کسی اعلیٰ و برتر نصب العین کے لیے لیکن قائم ہوجانے کے بعدوہ رفتہ ازخودنصب العین اورمقصد بن جاتی ہیں اوراصل نصب العین غائب ہوجا تاہے!''

یے 'صدق'' کے مسلک کی صد فی صد تر جمانی ہے۔ مولانا اصلاحی کی تقریر کا پیکٹرا بھی خصوصی اہمیت کا حامل ہے:

''ارباب اقتدار کی ہربات کو ہدف ِ تقید بنالینا' یہاں تک کداُن کے خیر کو بھی شر قرار دے لینا' اور اُس کی مخالفت میں اِس حد تک بڑھ جانا کہ دوسروں کی بُرائیاں بھی اُن کے کھاتے میں ڈال دینانہ عقل ومنطق کی رُوسے جائز ہے' اور نہ اسلام کی رُوسے ۔ بیافقد ارکی ہوس میں اندھے ہوجانے کی علامت ہے!'' اور پاکتان کی (ہندوستان کی نہیں) جماعت اسلامی کو شدید ترین نقصان شایداسی چیز نے پہنچایا ہے۔ اللہ ہم کو بچھلی غلطیوں سے سبق لینے کی تو فیق دے اور را و اصلاح و ہدایت پر متنقیم رکھے۔ بظاہر میہ کام مشکل نظر آتا ہے لیکن شوق اور طلب سے ہر مشکل آسان ہوجاتی ہے۔ اپنے اپنے شہروں میں جس عالم سے بھی اس کام میں آپ کو مدد ملنے کی توقع ہواس سے استفادہ کیجے۔ ہم خود بھی حالات کا جائزہ لینے کے بعد اس مسئلہ پرغور کریں گے کہ آسان طریقہ سے آپ کو عربی مسکھانے کی کیا شکل اختیار کی جاسکتی ہے۔ لاہور میں اس سلسلے میں ہم نے جو تجربے کیے ہیں ہم ان سے بھی آپ کو آگاہ کریں گے تا کہ جن مقامات پر اس نیج پر درس جاری ہوسکے وہاں اس نیج پر درس جاری ہوسکے وہاں اس نیج پر درس جاری ہوسکے وہاں اس نیج پر درس جاری کے جائیں۔

تیسرا کام یہ ہے کہ اپنے مقامات پر اپنے ہم خیال اور رفیق تلاش کیجے جن کے تعاون سے پیش نظر مقصد کو تقویت حاصل ہو۔ جو اس جدو جہد میں آپ کے لیے سہار ابن سکیں ہو آپ کی اصلاح کریں۔ جماعتی زندگی کی بہی خیر و برکت ہے جو انفرادی زندگی میں حاصل نہیں ہو سکتی۔ اگر چہ بیزمانہ بہت بُرا ہے لیکن اِس بُر ے زمانے میں بھی اچھی روحیں اور نیک نفوس موجود ہیں ضرورت ٹو لنے اور جبتو کی ہے۔ جب آپ جبتو میں بھی اچھی روحیں اور نیک نفوس موجود ہیں ضرورت ٹو لنے اور جبتو کی ہے۔ جب آپ جبتو کریں گے تو اللہ کے بے شار بندے ایسے مل جائیں گے جو آپ کی رفافت کے لیے اُٹھ کھڑے ہوں گے۔ کتنے نفوس ہوتے ہیں جن کے اندرد پنی حس موجود ہوتی ہے لیکن کوئی اُس کو اُس نے وانہیں ہوتا اُس وجہ سے وہ دبی ہوئی رہتی ہے۔ آپ ایسے نفوس تلاش کیجئے اُن تک جبنی بنی طاقت جتنی ہی بڑھتی جائے گی اتنی ہی ان کاموں کی انجام دبی آپ کے لیے آسان ہوتی جائے گی جائے گی اتنی ہی ان کاموں کی انجام دبی آپ کے لیے آسان ہوتی جائے گی جو قراد اور معاشرہ کی اصلاح سے متعلق آپ پیش نظر رکھتے ہیں۔

یہ چندابتدائی کام ہیں جواس قرار داد کی روشیٰ میں' جوآپ نے پاس کی ہے' فی الفور شروع کیے جاسکتے ہیں۔آ گے اللہ مزید کاموں کی راہیں کھولے گا'اگر ہمارے اندراس کے دین کی خدمت کے لیے اخلاص ہوگا۔اب دُ عالیجیے کہ ہمیں اس کام کے لیے سچاعزم حاصل ہو اور ہر قدم پر توفیق الٰہی ہماری رہنمائی فرمائے۔

### خدمت دين کي گنجائشيں

''پاکستان کے دینی ماہنامہ میثاق'لا ہور سے نئی دینی واجہا عی تنظیم کے سلسلے میں:
''آ خر میں اس امرکی وضاحت بہت ضروری ہے کہ پیش نظر تنظیم ہرگز
''الجماعت'' کے حکم میں داخل نہ ہوگی۔''الجماعت'' کا مقام ہماری دانست
میں اُ مت مسلمہ کو بحثیت مجموعی حاصل ہے۔ دین کی خدمت ایک نہایت وسیع
میں اُ مت مسلمہ کو بحثیت مجموعی حاصل ہے۔ دین کی خدمت ایک نہایت وسیع
وعریض کام ہے اور اس کے گوشے بین جو کسی بھی گوشے میں دین کی خدمت
اوراداروں کو قدر کی نگاہ سے دیکھتے ہیں جو کسی بھی گوشے میں دین کی خدمت
کا کام کررہی ہیں اور اِن شاء اللہ اُن کے ساتھ ہمارار و بیر تعاون و تا سکیر ہی

بات اصلاً بہت موٹی اور بالکل صاف و واضح ہے' کیکن اس زمانے میں بہت بڑی بات ہے۔ دین واُمت کی خدمت کے اتنے پہلو ہیں اور خدمت کے لیے گنجائش اتن ہے کہا گرنفسا نیت کوچھوڑ کرتھوڑ ہے ہے بھی عزم و حوصلہ کے ساتھ خدمت کا ارادہ ہوتو خلوص اور فہم سلیم سے کام لینے والا ہر فردِ اُمت اس کے اندر کھپ سکتا ہے اور باہمی مناقشہ سے جواب تک بڑا سنگ راہ بنا ہوا ہے' نجات پاکر ہرگروہ اپنے نداق واستعداد کے لئاظ سے سے غادم دین بن سکتا ہے!''

(میثاق ٔ لا مور: جنوری ۱۹۲۸ء بحواله 'صدق جدید' کا نومبر ۱۹۲۷ء )

# ۲- مولانا عَبد البَارى ندوى مرحوم فرنگى ساخت كى جماعت سازى اورأس كى فتنه سامانى!

تازہ میثاق میں زیادہ تر پرانی جماعت اسلامی سے علیحدہ ہونے والے حضرات جو ایک نئی جماعت بنا رہے ہیں اور جس کا ہمارے حضرت صاحب ''صدق' نے بھی خیر مقدم کیا ہے' اس کی تفصیلات معلوم ہوئیں۔ آپ کی تقریر کی جس بات کی صاحب صدق نے داددی ہے' میں بھی اُسے ہی سب سے زیادہ قابل داداور آب زر کیا' آب جواہر سے لکھنے کے قابل یا تا ہوں۔ میں تو فرنگی ساخت کی جماعت سازیوں کے میں خمیر

ہی میں اس فساد کو داخل جانتا ہوں اور علی الاعلان کہا کرتا ہوں کہ بیافتر اق سازی کی بنیاد ہوتی ہے۔ انبیاء کا طریق ہیہ ہے کہ صاحب دعوت وعزیمت اپنی دعوت لے کر کھڑا ہوتا ہے اور بلاکسی مصنوعی جماعت سازی کے جولوگ برضا و رغبت اِس کے ساتھ شریک ہوتے ہیں' بس وہی'' حزب اللہ'' بن جاتے ہیں اور قواعد وضوالط اور کٹر سے مشریک ہوتے ہیں' بس وہی '' حزب اللہ'' بن جاتے ہیں اور قواعد وضوالط اور کٹر سے دائے وغیرہ کی بحث کے بغیر جب تک وہ داعی کے ساتھ چلتے رہتے ہیں تبھی تک خیر بیت رہتی ہے۔ باقی جہاں اقلیت واکٹریت وغیرہ کی رائے شاری اورصدر وسیکرٹری اور چندہ بازی وغیرہ کے جدید فرگی طریقے داخل ہوئے' بس پھوٹ یقینی ہے کہ ایس صورت میں جیسا آپ نے بالکل صحیح کھا ہے' (بالکل نفسیاتی طور پر) جماعت مقصود بن جاتی ہوتے ہوتے ہمز لہُ صفر ہو جاتا ہے۔ اس کے علاوہ جب تک غیر معمولی اخلاص وللہیت کم وبیش تمام افرادِ جماعت میں نہ ہو جماعت عین نہ ہو جماعت میں نہ ہو جماعت عین نہ ہو جماعت میں نہ ہو تمان کے علاوہ رقابت اس جماعت سازی کالاز مہ ہے۔ جمحے تو ہمیشہ اللہ آباد کے عارف آ آبر ہا ہے جس کے ذریعے اس طرزی جماعت سازیوں کے آغاز ہی میں شعر برابریاد آتار ہتا ہے' جس کے ذریعے اس طرزی جماعت سازیوں کے آغاز ہی میں شعر برابریاد آتار ہتا ہے' جس کے ذریعے اس طرزی جماعت سازیوں کے آغاز ہی میں

کریما به بخشائے برحال بندہ

انہوں نے آگاہ فرمادیا تھا: ۔

که هستم اسیرکمیٹی و چنده!

اور بیسراپانا کارہ .....اور ..... کے حضرات سے یہی عرض کرتار ہتا ہے کہ اپنی جماعتوں کو توڑ دیں کہ اُن میں سے انجام کسی ایک کا بھی بخیر نہ ہوا ..... میں جب آخر تک کوئی صدارت سے کنارہ کش ہونے سے راضی نہ ہوا تو بالآخر صدارت کو دوصدروں میں تقسیم کرنا پڑا!

(مولا نااصلاحی کے نام ایک خطسے ماخوذ)

2

### دِيُطِا ﴿ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ المُعَالِمُ المُعالِمُ المُعلِمُ المُعالِمُ المُعال

شظیم اسلامی کے بنیادی دینی تصورات— یعنی عقا کد—اہل سنت والجماعت کے مطابق ہیں جن کی رُوسے: ہر عاقل و بالغ مسلمان خواہ وہ مرد ہو یاعورت کی لازم ہے کہوہ: ( (لان ) پورے شعور وا دراک کے ساتھ اقر ارکرے کہ: آمَنْتُ بِاللَّهِ كَمَا هُوَ بِالسَّمَائِهِ وَصِفَاتِهِ وَقَبلُتُ جَمِيْعَ آحْكَامِهِ وَقُوَارٌ بِاللِّسَانِ وَتَصْدِيْقٌ بِالْقُلْبِ نعنی میں یقین رکھتا ہوں اللہ پر جبیبا کہ وہ اپنے اساء وصفات سے ظاہر ہے اور قبول کرتا ہوں اس کے جملہ احکام' اقرار کرتا ہوں زبان سے اور تصدیق کرتا ہوں دل سے! --- اور امَنْتُ بِاللَّهِ وَمَلْئِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَالْقَدْرِ خَيْرِهِ وَشَرِّهٖ مِنَ اللَّهِ تَعَالَى وَالْبَعْثِ بَعْدَ الْمَوْتِ لیعنی میں یقین رکھتا ہوں اللہ یر' اوراس کے فرشتوں پر' اوراس کی کتابوں پر' اوراس کے رسولوں پڑاور یوم آخر پڑاور تفتر پر کہاس کی بھلائی اور بُرائی سب الله تعالی ہی کی طرف سے ہے اور مرنے کے بعد جی اُٹھنے یر۔ تشریح: اسلام کی اساس ایمان پرقائم ہے اور ایمان کی تعبیر کے لیے ایمان مجمل اور ایمان مفصّل کے مندرجہ بالا الفاظ جوسلف سے منقول ہیں ٔ حد درجہ موز وں بھی ہیں اور نہایت جامع و مانع بھی۔اس لیے کہان میں ایمانیات کی تفصیل کے علاوہ دواہم اور بنیادی نکتے بھی واضح ہوجاتے ہیں۔ایک بیر کہ ایمان زبانی اقرار (جواُس قانونی ایمان یعنی اسلام کارکن اولین ہے جس پرتمام دنیوی معاملات کا دارومدار ہے اور جس پر اسلامی بیئت اجماعی کی بنیاد قائم ہوتی ہے) اور تصدیق قلبی (جس پراُ س حقیقی ایمان کا دارومدار ہے جس کی بناء پر آخرت میں کوئی

شخص مومن قرار پائے گا) دونوں کا مجموعہ ہے اور دوسرے مید کہ علمی ونظری اور اصولی اعتبار سے ایمان حقیقتًا ایمان باللہ ہی کا نام ہے۔ بقیہ تمام ایمانیات اسی اصل کی فروع اور اسی اجمال کی تفصیل ہیں۔ چنانچہ ایمان بالآخرت بھی اللہ تعالیٰ کی صفاتِ حکمت وعدل ہی کا مظہر ہے اور

عقائد بنبادي ديني تصورات

ایمان بالرسالت بھی اس کی صفاتِ ربو ہیت وہدایت ہی کی توسیع ۔

الله وه زندهٔ جاوید ستی ہے جو ہمیشہ سے ہے اور ہمیشہ رہے گا۔ وہ اُلا کے لئے ہے لیمی ہر اعتبار سے تنہا اور اکیلا' چنا نچہ نہ کوئی اس کی ذات میں شریک ہے نہ صفات میں 'نہ حقوق میں نہ اختیارات میں 'نہ اس کا کوئی ہم جنس ہے نہ ہم کفو' نہ ہم سر ہے نہ ہم پلّہ' نہ ضد ہے نہ ند' نہ مثل ہے نہ مثال ۔ وہ المصمّد ہے لیمی وہ پور سلسلہ کون ومکان کا مبدع بھی ہے اور موجد بھی' خالق بھی ہے اور مصور بھی' اور اس کی توجہ وعنایت اسے تھا ہے ہوئے بھی ہے اور مصور بھی' اور اس کی توجہ وعنایت اسے تھا ہے ہوئے بھی ہے اور قائم کیے ہوئے بھی۔

وه پاک اور منزه و مبرا ہے ہر عیب ' ہر نقص ' ہر کی ' ہر ضعف ' ہر احتیاج ' ہفلطی اور ہر کوتا ہی سے ۔ گویا و مسبُّوح بھی ہے اور المقدّوس بھی — اور جامع ہے تمام محاس و کمالات کا ' اور ہر خیر اور خوبی کا بدرجہ تمام و کمال ' گویا وہ المغنسی بھی ہے اور المحصید بھی ۔ کسی کوکوئی قوت و طاقت حاصل نہیں بجراس کے اذب و اجازت ک ' گویا وہی ' العظیم بھی الممتعال بھی ہے اور الکبیر ' المُتکبِّر بھی ۔ ' سُبْحان اللّه وَ اللّه وَاللّه وَ اللّه وَ اللّه وَ اللّه وَ اللّ

اس کی ذات وراءُ الوراءِ ثم وراءُ الوراء ہے اوراس کی ماہیت اور کنہہ کو کوئی نہیں جان سکتا' اوراس کی معرفت کی واحدراہ اس کے اساء وصفات کے واسطے ہی ہے ہے۔ چنا نچہ تمام ایجھے نام اس کے ہیں اگر چہ متعین طور پر اس کے اساء حنی وہی ہیں جوقر آن اور حدیث نبوی میں وار دہوئے۔ اسی طرح وہ تمام صفات کمال سے بتام و کمال متصف ہے جن میں سے اہم ترین آٹھ ہیں لینی (۱) حیات' (۲) علم' (۳) قدرت' (۴) ارادہ' (۵) ہمع' (۱) بھر' (۷) کلام اور (۸) تکوین۔ چنا نچہ وہی الحقی بھی ہے اور القیسو جی ' اور (۸) تکوین۔ چنا نچہ وہی الحقی بھی ہے اور القیسو جی ' اور (۳) تکوین کی ہے اور البصیر بھی ' اور ''آنگ کی شکوی نے اور البصیر بھی ہے اور ''آنگ اور دومقید' اور قدیم ہیں اور ''آنگ اور دومقید' اور قدیم ہیں اس کی جملہ صفات اس کی جملہ صفح سال میں میں مقبل کی صفح اور دانت ہی ہیں نہ کہ کس اور کی عطا کر دہ ۔

فرشتے وہ برگزیدہ ہستیاں ہیں جنہیں اللہ تعالیٰ نے نور سے تخلیق فرمایا۔ وہ صاحب تشخص وجود کے حامل ہیں نہ کہ مجرد قوائے طبیعیہ۔ان کا نہ مذکر ہونا معلوم ہے نہ مؤنث۔ وہ

خدا سے قرب ضرور رکھتے ہیں لیکن الوہیت میں ان کا کوئی حصہ نہیں۔ وہ اللہ کے حکم کے خلاف کی تنفیذ بھی کرتے ہیں اور خالق و مخلوق کے مابین پیغام رسانی بھی چنانچہ وہی انبیاء وڑسل تک وحی لاتے رہے ہیں۔ ان کی تعدا د بے ثمار ہے لیکن چار بہت مشہور بھی ہیں اور جلیل القدر بھی لیحنی حضرت جرئیل حضرت میکائیل محضرت اسرافیل اور حضرت عزرائیل علیہم السلام ہے

الله کی کمابوں میں سے بھی چارہی معلوم و معروف ہیں ' یعنی توراۃ جوحظرت موسی کی کوعطا ہوئی اورز بور جوحظرت داؤ کوعطا ہوئی اور انجیل جوحظرت عیلی کوعطا ہوئی اور قرآن جوحظرت کو محظ الله کا آخری کتاب اور نوع انسانی کے نام الله کا آخری اور کھمل پیغام ہے محسی الله کا آخری اور کھمل پیغام ہے جس کے بعد کوئی اور کتاب نازل نہ ہوگی اور جومن وعن محفوظ موجود ہے اور ہمیشہ رہے گا جبکہ باقی نتیوں کتابیں ردوبدل اور تغیر وتحریف کا ہدف بن چکی ہیں 'گویا اب قرآن ہی اُن کا مصدید قد محسی ہے اور مگھینے من بھی ۔ان کے علاوہ اور بھی بہت سے پیغیمروں کے صحیفے عطا ہوئے جن میں سے پچھاب دنیا میں سرے سے موجود ہی نہیں ہیں باتی محرف اور مبدل ہیں۔

الله کے رسول نوع انسانی کے وہ برگزیدہ افراد ہیں جنہیں الله تعالیٰ نے بنی آدم تک اپنا پیغام پہنچانے کے لیے وقاً فو قاً چنا اور پسند فر مایا۔ وہ انسانیت کا اعلیٰ ترین نمونہ تھے اور سب گناہ سے پاک یعنی معصوم تھے۔ ان کی تعداد اللہ ہی کومعلوم ہے؛ قر آن مجید میں جن کے نام نموک ہیں اس کے سوائے کسی اور کو یقین کے ساتھ نبی یارسول قر ارنہیں دیا جا سکتا۔ ان میں سے پائج صد درجہ اولوالعزم اور نہایت عالی مرتبہ ہیں یعنی حضرت نوح علیہ، حضرت ابراہیم علیہ، مصرت ابراہیم علیہ، حضرت موسی علیہ، حضرت موسی علیہ، حضرت موسی علیہ، حضرت عسلی علیہ اور سیدنا محمد مثل النہیاء ورسل پر نصف پر بعض بہلوؤں سے جزوی نصفیلت عاصل ہے کین جملہ انبیاء ورسل پر نصفیلت کلی سیرؤ لد آدم حضرت کم مثل النہیاء ورسل پر نصفیلت کلی سیرؤ لد آدم حضرت محمد مثل النہیاء ورسل ہی اور جن کے بعد وحی نبوت کا دروازہ ہمیشہ کے لیکلی طور پر بند ہو چکا ہے۔

انبیاء ورُسل کی تائید و تقویت کے بلیے اللہ تعالیٰ عام مادی ضوابط کو عارضی طور پر معطل کرے گویا عادی قانون کوتو ٹر کراپنی آیات ظاہر کرتا اور مجزدات دکھا تار ہاہے۔ نبی اکر م منگا تیا تیا کہ کہ کو بھی بے شارحسی مجزدے عطا ہوئے کیکن آپ کا اہم ترین اور عظیم ترین مجزدہ معنوی ہے یعنی قرآن علیم۔

یوم آخروہ دن ہے جس میں تمام انسان دوبارہ زندہ ہوکر عدالت خداوندی میں محاسب اور جزاوسزا کے فیصلے کے لیے پیش ہوں گے ، جس کے نتیج میں یا جنت میں داخلہ ہوگا یا جہنم میں ۔اس دن اقتدار مطلق اور اختیار کلی صرف اللہ واحد وقہار کے ہاتھ میں ہوگا۔ نہ کسی کوکسی جانب سے کوئی مدول سکے گئ نہ کوئی چھ دے دلا کر چھوٹ سکے گا'نہ کوئی سفارش ہی خدا کی پکڑ ہے نہ ہوگا۔ واتفیاء ملائکہ وارواح اور سب سے بڑھ کرنبی اکرم مُنگاتیا ہی تھا کے مراتب عالیہ کے اظہار واعلان اور ان کے اعزاز واکرام کے لیے شفاعت کی اجازت دی جائے گی اور گنا واروائی اور گنی ہوگی کیون نہ وہ خدا کی مرضی جائے گی اور گنا وہ گرائل ایمان کے حق میں ان کی شفاعت قبول بھی ہوگی کیکن نہ وہ خدا کی مرضی

تقدیر کے خیر وشر کامن جانب اللہ ہونا یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ قادر مطلق ہے اور مخلوقات میں سے کسی کے بس میں نہیں کہ بغیراس کی اجازت محض اپنے ارادے سے پچھ کر سکے۔ لہذا یہاں جو پچھ ظہور پذیر ہوتا ہے خواہ وہ کسی کو بھلا گئے یابُرا'اللہ کے اذن ہی سے ہوتا ہے۔ اگر ایسا نہ ہو تو خدا کا عاجز ولا چار ہونالازم آتا ہے۔ مزید برآس وہ" عالمہ ما کان وَ مَا یکھونی ہے۔ چنا نچواس پورے سلسلہ کون ومکان میں جو پچھ ماضی میں ہوا' یا حال میں ہور ہا ہے یا مستقبل میں ہوگا سب اس کے علم قدیم میں پہلے سے موجود ہے' اگر چہ اس کا یعلم جبر محض کو مستازم نہیں۔ گویا' ایمان بالقدر دراصل اللہ تعالیٰ کی دوصفات لیمیٰ قدرت اور علم کے مضمرات اور مقدرات ہی کو مانے کانا م ہے۔

اورمنشاء کےخلاف کچھ کہیں گےاور نہ ہی خدا کی صفت عدل باطل ہوگی۔

بعث بعد الموت سے مرادیہ ہے کہ جب اللہ تعالی کا حکم ہوگا نخبہ اولی ہوگا ، جس کے بتیجے میں کا ئنات کا پورا موجودہ نظام درہم برہم ہوجائے گا اور سب پر ایک عمومی موت طاری ہوجائے گی۔ پھر جب اللہ کا اذن ہوگا نخبہ ثانیہ ہوگا اور سب جی اُٹھیں گے اور حضرت آ دم مُلگائیاً مسلم کے اور حضرت آ دم مُلگائیاً سے لے کرتا قیام قیامت پیدا ہونے والے آخری انسان تک سب میدان حشر میں جمع کیے حاکمت گیا۔ عالم سے ا

ر) كلمطيبه "لاَ اللهُ اللهُ مُحَمَّدٌ رَّسُولُ اللهِ" كَ جَمَلَهُ صَمَرات و مقدرات كَ فَهِم وشعور كِ ساتھ گواہى دے كه: "اَشْهَدُ أَنْ لاَ اِلْهَ اِللَّ اللهُ وَ حُدَهُ لاَ شَوِيْكَ لَهُ وَاشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ" يعنى مِن گواہى ديتا ہول كه الله كے سوائے كوئى معبوز نين '

وہ تنہا ہے اور اس کا کوئی شریک نہیں اور میں گواہی دیتا ہوں کہ حضرت محمد مَنَّالَةُ عِبْرَاسِ کے بندےاور رسول ہیں۔

تشویم: اس شہادت کے جزواوّل کا مطلب یہ ہے کہ زمین اور آسان اور جو کچھ آسان و زمین میں ہے سب کا خالق' پروردگار' مالک اور تکو بنی وتشریعی حاکم صرف اللہ ہے۔ ان میں ہے کسی حیثیت میں بھی کوئی اس کا شریک نہیں ہے۔ گویا''الا کہ المنحلقُ وَ الْاَمْو'' اور ''لَکہُ الْمُلُكُ وَلَهُ الْحَمْدُ''

اس حقیقت کو جاننے اور تعلیم کرنے سے لازم آتا ہے کہ:

ا۔ انسان اللہ کے سواکسی کوولی و کا رساز' حاجت روااور مشکل کشا' فریاد رس اور حامی و ناصر نہ سمجھ' کیونکہ کسی دوسرے کے یاس کوئی اقتدار ہے ہی نہیں۔

۲۔ اللہ کے سواکسی کونفع یا نقصان پہنچانے والانہ سمجھے کسی سے تقو کی اور خوف نہ کرئے کسی پرتو کل نہ کرئے کسی سے اُمیدیں وابستہ نہ کرئے کیونکہ تمام اختیارات کا مالک تنہا وہی ہے۔

س- الله کے سواکسی سے دُعانہ مانگے 'کسی کی پناہ نہ ڈھونڈ نے کسی کو مدد کے لیے نہ پکارے۔
کسی کوخدائی انتظامات میں ایسا دخیل اورز ورآ وربھی نہ سمجھے کہ اس کی سفارش قضائے الہٰی
کوٹال سکتی ہو'کیونکہ خدا کی سلطنت میں سب بے اختیار رعیت ہیں' خواہ فرشتے ہوں یا
انبیاء مااولیاء۔

۴۔ اللہ کے سواکسی کے آگے سرنہ جھائے 'کسی کی پرستش نہ کرے' کسی کونذر نہ دے اور کسی کے ساتھ کرتے رہے ہیں' کیونکہ تنہا ایک اللہ ہی عبادت کا مستق ہے۔

۵۔ اللہ کے سواکسی کو بادشاہ 'ما لک الملک اور مقتدراعلیٰ شلیم نہ کرے' کسی کو باختیار خود حکم دینے اور اُن اور منع کرنے کا مجاز نہ سمجھے کسی کومستقل بالذات شارع اور قانون سازنہ مانے اور اُن تمام اطاعتوں کو قبول کرنے سے انکار کردے جوایک اللہ تعالیٰ کی اطاعت کے تحت اور اُس کے قانون کی پابندی میں نہ ہول' کیونکہ اپنے ملک کا ایک ہی جائز مالک اور اپنی خلق کا ایک ہی جائز مالک اور اپنی خلق کا ایک ہی جائز ماکم اللہ ہے۔ اس کے سواکسی کو مالکیت اور حاکمیت کاحق نہیں پہنچتا۔ نیز اس عقیدے کوقبول کرنے سے یہ بھی لازم آتا ہے کہ:

۲۔ انسان اپنی آزادی وخود مختاری سے دست بر دار ہوجائے' اپنی خواہش نفس کی بندگی حچبوڑ

دےاوراللّٰہ کا بندہ بن کررہےجس کواس نے الانسلیم کیا ہے۔

ے۔ اپنے آپ کوکسی چیز کا مالک مختار نہ میمجھے' بلکہ ہر چیز حتیٰ کہ اپنی جان' اپنے اعضاءاور اپنی ذہنی اور جسمانی قو توں کو بھی اللہ کی ملک اور اس کی طرف سے امانت سمجھے۔

۸۔ اپنے آپ کواللہ کے سامنے ذمہ داراور جواب دہ سمجھے اورا پنی قو توں کے استعال اوراپنے برتا وُاورتصرفات میں ہمیشہ اس حقیقت کولمحوظ رکھے کہ اُسے قیامت کے روز اللہ کوان سب چیز وں کا حساب دینا ہے۔

9 - اپنی پیند کا معیار اللہ کی پیند کواوراپنی ناپیندید گی کا معیار اللہ کی ناپیندید گی کو بنائے۔

۱۰۔ اللہ کی رضا اور اس کے قرب کو اپنی تمام سعی و جہد کا مقصود اور اپنی پوری زندگی کا محور تشہرائے ۔ گویا اللہ تعالیٰ ہی اس کامحبوب حقیقی اور مطلوب ومقصود اصلیٰ بن جائے۔

اا۔ اپنے لیے اخلاق میں' برتاؤ میں' معاشرت اور تدن میں' معیشت اور سیاست میں' غرض زندگی کے ہرمعا ملے میں صرف الله کی ہدایت کو ہدایت تسلیم کرے اور ہراُس طریقے اور ضا بطے کور دکر دے جواللہ کی شریعت کے خلاف ہو۔

اس شہادت کے جزو فانی سے واضح ہوتا ہے کہ سید وُلدِ آدم نبی اکرم مُنَّا ﷺ کی دوسیتیں ہیں۔ ایک ہید کہ آپ اللہ کے رسول ہیں۔ پہلی حیثیت کے اعتبار سے آپ عبدیت کا ملہ کے مقام پر فائز ہیں اور آپ کی اس حیثیت کے علم اور اعتبار سے آپ عبدیت کا ملہ کے مقام پر فائز ہیں اور آپ کی اس حیثیت کے علم اور اعتبار نبی این جملہ اقسام کا کامل سد باب ہوجاتا ہے جن میں سابقہ المتیں اپنے انبیاءورُسل کے فرطِ احترام 'شدتِ عقیدت اور غلوجیت کے باعث ملوث ہو گئیں۔ دوسری حیثیت کے اعتبار سے آپ کے فرقِ مبارک پرختم نبوت اور ختم رسالت کا تاج بھی ہے اور حیثیت کے اعتبار سے آپ کے دستِ مبارک میں شہنشا وارض وساء کی جانب سے اِتمام نعمت ِشریعت اور تحییل دین میں کوجس آخری نبی گیا اور جس کو اس ضابطہ کو جس آخری نبی گئی کے ذریعہ سے متند ہدایت نامہ اور ضابطہ قانون بھیجا گیا اور جس کو اس ضابطہ کو جس آخری نبی گئی کے ذریعہ سے متند ہدایت نامہ اور ضابطہ قانون بھیجا گیا اور جس کو اس ضابطہ کے مطابق کا م کر کے ایک مکمل نمونہ قائم کر دینے پر مامور کر دیا گیا 'وہ محمل گئی گئی ہیں۔

اس امر واقعی کو جاننے اور تسلیم کرنے سے لازم آتا ہے کہ انسان کو جملہ مخلوقات میں شدید ترین محبت آ مخصور مُنافِیْدِ اس سے ہواور آپ کی اطاعت اور اتباع ہی زندگی کا اصل طریق بن جائے۔ گویا:

ا۔ انسان ہراُس تعلیم اور ہراُس ہدایت کو بے چون و چراقبول کرے جو مُحَمَّلُ اللَّیْمَ اسے ثابت ہو۔ کے میں کا تعلیم اور ہراُس ہدایت کو بے چون و چراقبول کرے جو مُحَمَّلُ اللَّهِ اِسے ثابت ہو۔

۲۔ اس کوکسی علم کی تعمیل پر آمادہ کرنے کے لیے اور کسی طریقہ کی پیروی سے روک دینے کے لیے صرف اتنی بات کافی ہو کہ اس چیز کا علم یااس چیز کی ممانعت رسولِ خدامنًا لیٹیٹر سے ثابت ہے۔

۳۔ رسولِ خداسًا ﷺ کے سواکسی کی مستقل بالذات پیشوائی ورہنمائی تسلیم نہ کرے۔ دوسرے ان از مان کی میں میں تبذیب

انسانوں کی پیروی کتاباللہ اورسنت رسول اللہ کے تحت ہوئنہ کہ ان سے آزاد۔ اپنی ننگ کی کریہ موال ملز میں خرا کی کتاب اور اُس کے سول کی سُزّ ہے کو جسور

۳- اپنی زندگی کے ہرمعا ملے میں خداکی کتاب اوراُس کے رسول کی سُنّت کو ججت اور سند اور مرجع قر اردے۔ جو خیال یا عقیدہ یا طریقہ کتاب وسنت کے مطابق ہوا سے اختیار کرے ' جواس کے خلاف ہوا سے ترک کردے' اور جومسکلہ بھی حل طلب ہوا سے حل کرنے کے لیے اُسی سرچشمہ مہدایت کی طرف رجوع کرے۔

۵۔ تمام عصبیتیں اپنے دل سے نکال دےخواہ وہ شخصی ہوں یا خاندانی 'یا قبائلی ونسلی' یا قومی و وطنی' یا فرق و طنی' یا فرق و گروہی کسی کی محبت یا عقیدت میں ایسا گرفتار نہ ہو کہ رسول خدا کے لائے ہوئے دس کی محبت وعقیدت بروہ غالب آجائے یا اس کی مدِّ مقابل بن جائے۔

۲۔ نبی اکرم مُثَاثِیْنِ کے بعد پیدا ہونے والے کسی شخص کونہ تو کسی بھی معنی میں نبی یارسول سمجھے نہ معصوم اور نہ ہی کسی کا بیہ منصب اور مرتبہ سمجھے کہ اس کے ماننے پرانسان کا مومن ومسلم سمجھا جانامخصر ہو۔

نیزاس کے مضمّنات کی حیثیت سے ریجی لازم آتاہے کہ:

2- يتسليم كياجائے كه آپ نے جونظام قائم فر مايا اور جوخلافتِ راشدہ كے دوران بتام وكمال قائم رہا وہى ' دوران بتام وكمال قائم رہا وہى ' دوران بتام وكمال قائم رہا وہى ' دوران بتام وكمال فائم رہا وہى ' دوران بتام وكمال خلافتِ راشدہ فى الواقع ' خلافت على منہاج الندو ق' تقى اور خلفائے اربعد يعنی حضرات ابو بكر صديق ' عمر فاروق عثمان غنی اور علی حيدر درضے الله تعالىٰ عنهم وارضاهم نبى اكرم مكل الله يقالىٰ عنهم وارشاهم نبى اكرم مكل الله يقالىٰ عنهم وارشاهم نبى اكرم مكل الله يقالىٰ عنه ملى جت كا درجه ركھتى ہے۔

۸۔ یہ یقین رکھا جائے کہ صحابہ کرام رضوان اللہ تعالیٰ علیہم اجمعین جنہیں آنحضور مُثَاثِیْنَا کی صحبت اور آپ کی تعلیم اور تزکیہ و تربیت سے براہِ راست فیض یاب ہونے کی سعادت نصیب ہوئی من حیثیت الجماعت پوری اُمت میں افضلیت مطلقہ کے حامل ہیں۔ حتیٰ کہ کوئی

غیرصحابی کسی صحابی سے افضل نہیں ہوسکتا۔ان کی محبت جزوا بمان ہے'ان کی تعظیم وتو قیر دراصل نبی اکرم شاہیم کی تعظیم وتو قیر ہے اور ان سے بغض وعداوت اور ان کی تحقیر وتو بین درحقیقت آنحضور شاہیم کی تعظیم وتو قیر ہے اور ان سے بغض وعداوت اور آپ کی تحقیر وتو بین ہے۔ان کے مابین جزوی فضیلت کے بہت سے پہلو ہو سکتے بیں لیکن فضیلت کاتی متعین طور پر اس طرح ہے کہ تمام صحابہ بیس ایک اضافی درجہ فضیلت حاصل ہے حضرات اصحاب بیعت رضوان کو'پھر ان پر ایک اور درجہ فضیلت کے حامل بین حضیلت عاصل ہے حضرات اصحاب بدر کو'پھر ان پر ایک اور درجہ فضیلت کے حامل بین حضرات عشرہ مبشرہ اور ان میں فضیلت مطلقہ حاصل ہے حضرات فضیلت مطلقہ حاصل ہے حضرات فضیلت مطلقہ حاصل ہے حضرات غلق میں مصاب بدر بعد الا نبیاء با تحقیق خلفاء اربعہ کوجن کی افضل البشر بعد الا نبیاء با تحقیق بین حضرت ابو بکر صدیق والٹیو 'پھر درجہ ہے حضرت عمر فاروق والٹیو کا'پھر مقام ہے حضرت عمر فاروق والٹیو کا'پھر مقام ہے حضرت علی حیرر والٹیو کا اور پھر مرتبہ ہے حضرت علی حیرر والٹیو کا!

مزید برآ س صحابہ کرام شکھ کل کے کل' عدول' بیں اوران کے مابین اختلاف ونزاع فضانیت کی بناء پرنہیں بلکہ خطائے اجتہادی کی بنا پر ہوا۔ چنا نچہ مثنا جراتِ صحابہؓ کے باب میں مختاط ترین روش توبہ ہے کہ '' تحقق لسان ''سے کام لیاجائے اور کامل سکوت اختیار کیا جائے تاہم کوئی حقیقی اور واقعی ضرورت ہی لاحق ہوجائے تو ایک کو' مصیب '' یعنی تیجی موقف پر اور دوسرے کو' مُصیب '' یعنی کو بھی سبّ وشتم یا دوسرے کو' مُصیحی موقف کی باید و شراد یا جاسکتا ہے لیکن کسی کو بھی سبّ وشتم یا الزام وا تہام کا ہدف بنا نا جائز نہیں ہے!

(ج) ہرفتم کے کفر اور جملہ انواع واقسام شرک اور تمام رذائل و ذمائم اخلاق سے شعوری طور پراعلانِ براءت کرے بایں الفاظ کہ:
اکستھم آبنی اَعُوٰ دُبِكَ مِنْ اَنْ اُشْرِكَ بِكَ شَيْئًا وَّ اَنَا اَعْلَمُ بِهِ وَاَسْتَغْفِرُكَ لِكَ شَيْئًا وَّ اَنَا اَعْلَمُ بِهِ وَاَسْتَغْفِرُكَ لِكَ اللّٰهُمَّ إِنِّي اَعْوَٰ دُبِكَ مِنْ اَنْ اُشْرِكَ بِكَ شَيْئًا وَ اَنَا اَعْلَمُ بِهِ وَاَسْتَغْفِرُكَ لِكَا لَا اَعْلَمُ بِهِ وَالْسَدُوكِ وَالْكِذُبِ لِمَا لَا اَعْلَمُ بِهِ وَالْبَعْتِي وَالْعَلْمُ وَلَى اللّهُ مِنْ الْعَلَمْ وَلَى اللّهُ مِنْ الْعَلَمُ وَلَا اللّهُ مِنْ الْعَلَمْ وَلَمْ مَا مَالَكُولُ وَالْتُلْقِي وَلَى الْعَلَالِ وَلَا عَلَى اللّهُ مِنْ الْعَلَمْ وَلَى اللّهُ مِنْ مِنْ الْعُلْمُ وَلَا اللّهُ مِنْ الْعَلَالُ وَلَمْ مِنْ وَالْمَعْلَمُ وَلَا اللّهُ مِنْ الْعَلَى الْعَلَمُ وَلَا مُولِ اللّهُ وَلَا مُولُ اللّهُ وَلَى مَا عَلَمْ وَلَى مَا عَلَى اللّهُ وَلَا مُولُ وَلَى مَا عَلَمْ وَلَا مُولُ وَلَى مِنْ مِنْ وَعَ كَلَمْ مِنْ وَالْمُولُ وَلَا مُولُ اللّهُ وَلَا مُولُ وَلَى مَا عَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلْمُ وَلَى مَا مُنْ اللّهُ وَلَى مَا مُلْكُولُ وَلَا مُولُ اللّهُ وَلَى مَا مُنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَى مِنْ اللّهُ اللّهُو

کے کاموں سے' بہتان طرازی سے اور جملہ نافر مانیوں سے۔''

تشربید : ایمان کی طرح کفر کی بھی دونشمیں ہیں: ایک کفر حقیقی یا کفر قبلی اور دوسرے کفر قانونی با کفر ظاہری - کفر حقیقی یا کفر قلبی کا اطلاق اللہ تعالیٰ کی نعمتوں کی ناقدری و ناشکری اوراس کی ہر معصیت اور ہر نافر مانی پر ہوجا تا ہے لیکن جہاں تک اُس کفر قانونی یا کفر شرعی کا تعلق ہے جس کی بناء پر کسی کی تکفیر کر کے اس کا رشتہ ملتِ اسلامی سے مقطع کر دیا جائے تو وہ ضروریات دین میں سے کسی کے انکار ہی سے لازم آتا ہے 'مجرد بے مملی یا نافر مانی حتی کہ کہا کر کے ارتکاب سے بھی لازم نہیں آتا۔

اسی طرح شرک کی بھی بےشارا قسام ہیں ۔ بعض شرک اعتقادی ہیں اور بعض صرف عملیٰ، بعض جلى بين اوربعض خفى \_ تا بهم جملها نواع واقسام شرك كاايك احصاءاورا حاطهاس طرح ممكن ہے کہ ایک شرک فی الذات ہے یعنی ہیر کہ سی کوکسی اعتبار سے خدا کا ہم جنس یا ہم کفو ہنا دیا جائے جس کا کامل رد ہے سورہ اخلاص میں ۔ دوسرے شرک فی الصفات ہے یعنی کسی کوکسی صفت کے اعتبار سے خدا کامثل یامثیل بنادیا جائے جس کا نہایت کمل سد باب ہے آیت الکرسی میں۔اور تیسرے شرک فی الحقوق ہے جس کی جامع ترین تعبیر شرک فی العبادت ہے جس کا ایک پہلویہ بھی ہے کہ کوئی خدا سے بڑھ کر یا اُس جتنا محبوب ومطلوب ہوجائے اور بیبھی کہ کسی کو على الاطلاق مطاع مان ليا جائے يعني اس كي اطاعت خدا كي اطاعت سے آزادتشليم كرلي جائے' اور پیجھی کہ عام مادی قانون اور ظاہری قواعد وضوابط کے دائرے سے باہر کسی سے استعانت اوراستد اد واستغاثه کیا جائے یا اس سے دُعا کی جائے اوراسے یکارا جائے (عام مادی قوانین کے تحت بھی اگر کسی کے بارے میں پی خیال ہو کہ مض اپنی قوت اور ارادے سے کسی کو نفع يا ضرر پہنچا سکتا ہے تو پیشرک فی الصفات کی ايک قتم يعنی شرک فی القدرت اور شرک فی التصرف ہوگا)۔مزید برآ ل شرک کی اسی نوع کے ذیل میں آتے ہیں ریا اور سمعہ بھی اور کسی کے لیے کسی بھی نیت سے ان مراسم عبودیت کو بجالا نا بھی جو صرف اللہ کے لیے خاص ہیں جیسے سحده اورنذر!

ر ذائل و ذمائم اخلاق کی مکمل فہرست دینا ممکن نہیں' تاہم اگر انسان ان سے اجتناب کرے جواُو پر بیان ہوئے تو دوسروں کا سد بابخو دبخو د ہوجائے گا۔

(9) سابقہ زندگی کے تمام گناہوں پر نہایت الحاح و زاری سے بارگاہ

خداوندی میں مغفرت کا طلب گار ہواور آئندہ کے لیے کامل خلوص و اخلاص کے ساتھ تو بہرے ان الفاظ کے ساتھ کہ:

ٱسۡتَغۡفِرُ اللّٰهَ رَبِّى مِنْ كُلِّ ذَنْبِ اذْنَبُ ۖ هُ عَمَدًا اَوْ خَطاً سِرَّا اَوْ عَلانِيَةً وَّ اَتُوْبُ اِلَيْهِ مِنَ الذَّنْبِ الَّذِيُ اَعُلَمُ وَمِنَ الذَّ نُبِ الَّذِي لَا اَعُلَمُ إِنَّكَ اَنْتَ عَلَّامُ الْغُيُوبِ وَسَتَّارُ العُيُوبِ وَغَفَّارُ الذَّنُوبِ

''میں اللہ سے معافی کا خواستگار ہوں تمام گنا ہوں پرخواہ میں نے جان بوجھ کر کیے ہوں یا غیر ارادی طور پر'اورخواہ چھپ چھپا کر کیے ہوں خواہ علانیہ طور پر'اورخواہ وہ میرے علم میں نہ ہوں۔ علانیہ طور پر'اورخواہ وہ میرے علم میں ہوں خواہ میرے علم میں نہ ہوں۔ اے اللہ تو ہی تمام غیبوں کا جاننے والا اور تمام عیبوں کی پردہ پوشی کرنے والا اور تمام گنا ہوں کی بخشش فرمانے والا ہے!''

تشریم: توبھرف زبان سے کلمات توبہ کے اداکردیے یاان کے وردیا وظیفہ بنا لینے کا نام نہیں ہے بلکہ گناہ پر حقیقی ندامت اور واقعی پشیانی اور معصیت سے کلی اجتناب کے عزم مصمم کے ساتھ بارگاہِ خداوندی میں رجوع کرنے اور گناہ ومعصیت کو بالفعل ترک کر دینے کا نام ہے۔ یہ تین شرا نظان کو تا ہیوں کے شمن میں کافی ہیں جو حقوق اللہ کے باب میں ہوں۔ حقوق العباد سے تعلق رکھنے والے معاصی کے لیے ایک چوشی اضافی شرط یہ ہے کہ جس کسی پرزیادتی ہوئی ہواس کی تلافی کی جائے۔

بنابرین توبہ کی صحت کے لیے لازم ہے کہ جو شخصی اسلامی میں شمولیت کا خواہاں ہووہ:

ا۔ جملہ فرائض دینی کی پابندی اختیار کرے اور تمام کبائر سے فی الفور مجتنب ہوجائے بالخصوص

ارکان اسلام کی پوری پابندی کرے۔ چنا نچہ نماز قائم کرے (مردوں کے لیے التزام
جماعت بھی ضروری ہے) مضان المبارک کے روزے رکھ صاحب نصاب ہوتو

با قاعدہ حساب کے ساتھ پوری زکو ۃ اداکرے اور صاحب استطاعت ہواور تا حال جج
بیت اللہ نہ کیا ہوتو فوراً نیت کرے اور جلد از جلد فریضہ جج اداکرے۔

۲۔ سنت رسول مَنَّالِقُیْمِ کا زیادہ سے زیادہ اتباع کرے اور الیی تمام بدعات اور رسومات کوترک کر دے جن کا ثبوت قرونِ مشہود لہا بالخیر میں نہ ملتا ہو۔

تشریح: ان بدعات ورسومات کازیاده زورشادی بیاهٔ پیدائش عقیقهٔ ختنهٔ سالگره فوییدگی اور تیو مارول کے مواقع پر ہوتا ہے۔ ان سب میں لازم ہوگا کہ اپنے معاملات کوزیاده سے زیادہ قرونِ اولی کے مطابق بنایا جائے اور بعد کے اضافوں کوترک کردیا جائے۔

سرا پنی معاشرت میں جملہ اسلامی احکام کی پابندی کرے خصوصاً ستر اور حجاب کے شرعی احکام برغمل پیراہو۔

۴۔ اگر کوئی ایبا ذریعہ معاش رکھتا ہو جومعصیت فاحشہ کے ذیل میں آتا ہو جیسے چوری'ڈاکہ' سود'زنا'شراب' قص وسرود'شہادتِ زُور' رشوت' خیانت' جوا اور سٹہ وغیرہ تو اسے ترک کردے۔

ہمیں خوب اندازہ ہے کہ اس وقت جو خدانا شناس اور عاقبت نا آشنا نظام پوری دنیا کو اپنی لپیٹ میں لیے ہوئے ہے اور پوراانسانی معاشرہ بحثیت مجموعی جس فساد اخلاقی میں مبتلا ہے اس کے پیش نظران تمام چیزوں سے کامل اجتناب نہایت مشکل اور صبر آزما کام ہے لیکن سظیم اسلامی جن مقاصد کے لیے قائم کی جارہی ہے اس کے پیش نظر لازم ہے کہ اس سے عملی وابستگی کے لیے وہی لوگ آگے بردھیں جورخصتوں اور حیلوں پر عمل کرنے کے بجائے عزیمت اور صبر وتو کل کواپنا شعار بنائیں اور ہراس ذریعہ معاش کوترک کرنے کی کوشش کریں جس میں

(i) سود لینااور دینا قطعاً حرام ہیں لہذا بنکوں یا دیگراداروں سے نہ بھی کوئی رقم کسی بھی غرض کے لیے سود پر قرض لینا جائز ہے نہ سیونگ اکاؤنٹ یا فکسڈ ڈیپازٹ یا نفقد رقم پر معینه منافع کی کسی بھی دوسری صورت میں سرمایہ لگانا درست ہے۔ چنانچہ بنکوں سے صرف عام سروسز جیسے ترسیل زریالا کرزسے انتفاع یازیادہ سے زیادہ کرنٹ اکاؤنٹ رکھنے کی سہولت حاصل کی جاسکتی ہے۔

(ii) کسی ایسے کاروباری ادارے کی ملازمت جائز نہیں ہے جس میں سود کو غالب عضر کی حیثیت حاصل ہو جیسے بنک اورانشورنس کمینیاں۔

(iii) رشوت لینا اور دینا دونوں حرام ہیں۔ البتہ کسی الیں صورت میں کہ کسی ظالم اہل کاریا صاحب اختیار کو اپنا جائز حق وصول کرنے کے لیے کچھ مجبوراً دینا پڑے تو اس کا شار استحصال بالجبر میں ہوگا' رشوت میں نہیں۔البتہ بیصرف اُسی صورت میں ہوگا کہ نہ کوئی ناجائز انتفاع مطلوب ہو' نہ کسی سرکاری قانون اور پابندی سے بچنا مقصود ہواور نہ ہی کسی اور کے جائز حقوق پرز دیڑتی ہو۔

(iv) سرکاری محاصل کے ضمن میں جتنی رعائتیں مروجہ قانون کے اندرا ندرممکن ہوں ان سے بڑھ کر کسی الیی صورت کو اختیار کرنا درست نہیں ہے جس میں کذب فریب اور شہادت زُورشامل ہوں۔

(۷) کاروبار کی مختلف صورتوں میں سے بھی جن جن میں بھے فاسدیا جوئے یاسٹے یا احتکاروغیرہ کاعضر شامل ہواس سے بچنالا زم ہے۔

(vi) اگراس کے قبضے میں ایسا مال یا جائیداد ہو جو حرام طریقے سے آیا ہویا جس میں حق داروں کے تلف کر دہ حقوق شامل ہوں تو اس سے دستبر دار ہوجائے اور اہل حقوق کوان کے حق پہنچا دے۔ البتہ یے ممل صرف اس صورت میں کرنا لازم ہے جب کہ حق دار بھی معلوم ہوں اور وہ مال بھی معلوم و متعین ہوجس میں ان کاحق تلف ہوا ہے۔ بصورت دیگر تو بہاور آئندہ کے لیے طرز عمل کی اصلاح کافی ہوگی۔

(8) گہرے احساسِ ذمہ داری کے ساتھ اعلان کرے کہ وہ ہر طرف سے کیسو ہو کر صرف اللہ کا ہوکر رہے گا' رضائے اللہ ہی اس کا اصل مقصود و

إِنَّى وَجَّهُتُ وَجُهِىَ لِلَّذِى فَطَرَ السَّمُوٰتِ وَالْاَرْضَ حَنِيُفًا وَّمَا اَنَا مِنَ الْمُشْرِكِيْنَ — اور — إِنَّ صَلَاتِى وَ نُسُكِى وَمَحْيَاى وَمَمَاتِى لِللَّهِ رَبِّ الْعَالَمِيْنَ لَا شَرِيْكَ لَـــةُ وَبِذَٰلِكَ أُمِرْتُ وَاَنَا اَوَّلُ الْمُسْلِمِيْنَ لَا شَرِيْكَ لَــة وَبِذَٰلِكَ أُمِرْتُ وَاَنَا اَوَّلُ الْمُسْلِمِيْنَ

تشدید : ہرذی شعور مسلمان کا اوّلین فرض ہے ہے کہ وہ اللہ کی محبت سے سرشار ہوکرا پنی پوری زندگی اس کی کا مل اطاعت میں دے دے (جولاز ماً اطاعت رسولؓ ہی کے واسطے سے ہوگی)!

اسی رویے کا نام عبادت رب ہے جو ہرا نسان سے اللہ کا پہلا مطالبہ ہے اور جس کی طرف نوع انسانی کو دعوت دینے کے لیے تمام انبیاء ورسل مبعوث ہوئے اور جواز روئے قرآن جنوں اور انسانوں کا عین مقصد تخلیق ہے۔ اس کے ساتھ ہی اس پرلازم ہے کہ اپنی صحت وقوت فرصت و فراغت صلاحیت واستعداد مال ودولت اور وسائل و ذرائع کا زیادہ سے زیادہ حصہ تواصی بالحق فراغت میں اس پر الفری ہوئے تا ور ابطال باطل و عوت الی اللہ اور تبلغ و نین نصر سے خدا ورسول اور جمایت و اقامتِ دین اور شہادتِ حق علی الناس اور اظہار دین حق علی الدین کلّہ کے لیے وقف کردے اور اس کے لیے محنت و مشقت انفاق و ایثار ترک و اختیار کو بہلہ و آن ماکش میں و مقاومت الغرض ہجرت اور جہاد فی شبیل اللہ کے ابتلا و آزمائش میں و مقاومت کی راہ اختیار کرے۔ یہ تمام فرائض ہر مسلمان پر جملہ مراحل کے لیے مقدور بھر ہمت و عزیمت کی راہ اختیار کرے۔ یہ تمام فرائض ہر مسلمان پر حسب صلاحیت و استعداد اور مطابق و سعت وقوت عائد ہوتے ہیں اور ان کی انجام دہی میں ہی بندے کی و فا داری کا اصل امتحان ہے!

(ز) خدا کو حاضر و ناظر جانتے ہوئے اور ' إِنَّ الْعَهْدَ کَانَ مَسْتُولًا ''کے پیش نظر پورے احساسِ مسئولیت کے ساتھ عہد کرے کہا ہے فرائض دین کی انجام دہی کے لیے وہ نبی اکرم مَا گُالِیَّا کے فر مان مبارک ' اُنَّ الْمُومُکُمْ حصهوم فرائض دینی کا جامع تصور

مارچ ۱۹۸۵ء میں مسلسل چھروز مرکزی انجمن خدام القرآن لا ہور کے سالانہ محاضرات ِقرآنی میں زیر بحث رہا (بعض لفظی ترامیم کے ساتھ)

ڈاکٹراکسداراحمد

بانی تنظیم اسلامی

بِخَـمْسِ:بِالْجَمَاعَةِ وَالسَّمْعِ وَالطَّاعَةِ وَالْهِجْرَةِ وَالْجِهَادِ فِيْ سَبِيْل اللَّهِ'' كَمطابق تنظيم اسلامي كِظم كي پوري پابندي كرےگا۔

تشریع : یہ بات اچھی طرح سمجھ لینے کی ہے کہ تنظیم اسلامی نہ عام معنی میں دنیوی یا سیاسی جماعت ہے۔ پہندااگر چہ یہ جماعت ' ہے۔ لہٰذااگر چہ یہ خیال کرنا تو غلطی ہی نہیں عظیم گراہی ہوگی کہ یہ اُس'' الجماعت' کے حکم میں ہے جس میں شمولیت اسلام میں دا خلے اور جس سے علیحد گی کفر کے متر ادف ہے اور جس کے بارے میں نبی شمولیت اسلام میں دا خلے اور جس سے علیحد گی کفر کے متر ادف ہے اور جس کے بارے میں نبی اکرم مُنَا لِنَّا اِنْ اَلْم عَنْ اللَّه وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّه وَ اللَّه وَ اللَّه وَ اللَّه وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّه وَ اللَّه وَ اللَّه وَ اللَّه وَ اللَّهُ وَ اللَّه وَ اللَّه وَ اللَّه وَ اللَّه وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّه وَ اللَّه وَ اللَّه وَ اللَّهُ وَ اللَّه وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّه وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ

### سِنْ اللَّهُ الْحَالِمُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّ

# فرائض دینی کا جامع تصور

# • تمهيد:علم (درعمل

انسانی شخصیت کے دورُخ ہیں: ایک علم' دوسرے عمل۔اسلام میں علم صحیح کا مظہراً تم ''ایمان' ہے جبکہ عمل صحیح کی اساس'' تصور فرائض'' پر قائم ہے۔ایمان انسان کوعلم حقیقت ہی عطانہیں فرما تا' صحیح محرک عمل بھی دیتا ہے۔اس اعتبار سے اوّلین اہمیت اسی کی ہے۔ چنا نچہ ایمان کی ماہیت' اس کی تفاصیل' اس کے درجات' اس کے حصول کے ذرائع اور اس کے لوازم و ثمرات اہم ترین موضوعات ہیں لیکن موجودہ محاضرات میں اصل بحث ان پرنہیں بلکہ'' تصویر فرائض دین' برہے!

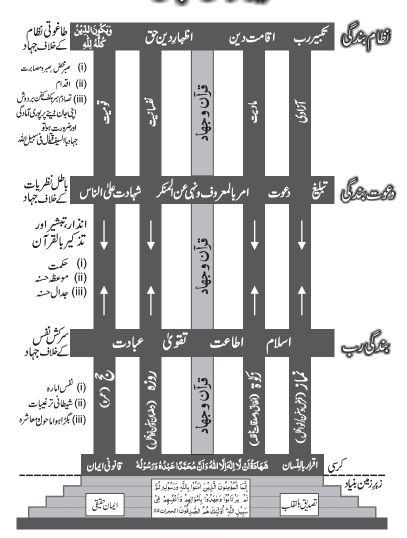
## • تين اساسي فرائض

ایک مسلمان کے اساسی دینی فرائض تین ہیں:

- (۱) وہ خود صحیح معنی میں اللہ کا بندہ بنے!
- اس کے لیے حیار اساسی اصطلاحات ہیں: اسلام اطاعت خدا ورسول ' تقویٰ
   اور عبادت ۔
- سیکیفیات انسان میں ہمہ تن ہمہ وقت اور ہمہ وجوہ مطلوب ہیں نہ کہ جزوتی ۔۔

  اللّا یہ کہ بھی غفلت کے باعث بی جذبات کی رَو میں بہہ کر یا ماحول کے اثرات سے مغلوب ہوکرکوئی غلط حرکت سرز دہوجائے تواس پر فوری تو بہاللہ کے یہاں لازماً مقبول ہوگی (النساء: ۱۷)۔اس کے برعکس اگر جان بوجھ کوئی ایک ''معصیت' بھی مستقل طور پر اختیار کر لی گئی اور اس پر اصرار ہوا تو اس سے نہ صرف تمام نیکیوں کے ضائع چلے جانے یعنی حبط اعمال کا اندیشہ ہے' بلکہ اس کا بھی خطرہ ہے نیکیوں کے ضائع جلے جانے یعنی حبط اعمال کا اندیشہ ہے' بلکہ اس کا بھی خطرہ ہے

## ديني فرائض كاجامع تضور



(iii) پہلی منزل پرصرف چارستون ہیں' دیواریں تغییر نہیں کی گئیں۔ ظاہر ہے کہ اُوپر کی پوری تغییر کاوزن ان ہی کے ذریعے بنیاد تک پہنچا ہے۔

(iv) ان ستونوں پر پہلی حبیت قائم ہے۔

(۷) دوسری حیجت بھی اگر چہ ان ستونوں ہی پر قائم ہے لیکن دیواروں کی تغییر کے باعث ستون نظر نہیں آتے۔

(vi) اس کے اُوپر تیسری اور آخری حصت ہے اور اُس کا بھی معاملہ یہی ہے!

اس مثال میں: (() زیر زمین بنیاد - ایمان کا '' تصدیق بالقلب' والا حصہ لینی القلب' والا حصہ لینی القلب' والا حصہ لینی القلب' والا حصہ القین قلبی ہے! (ب) بنیاد کا نظر آنے والا حصہ - '' اقر الاّ باللّسان' یعنی کلمہ شہادت! (ج) چپارستون چپارات کی نمائندگی کرتے ہیں یعنی نماز' روزہ' زکوۃ اور جی۔ (۶) پہلی حصت اسلام' اطاعت' تقوی اورعبادت کی نمائندگی کرتی ہے۔ (۶) دوسری حصت تبلیغ' وعوت' امر بالمعروف ونہی عن المئر اور شہادت علی الناس سے عبارت ہے۔ (() تیسری اور آخری حصت المبیکی مظہر ہے! واللہ اعلم!!

### • تين لوازم

ان تین اساسی فرائض سے عہدہ برآ ہونے کے لیے تین لوازم لائد منہ ہیں:

(۱) دوام''جهاد فی سبیل الله''جس کاظهور:

- فریضهاوّل کے ضمن میں (i) نفس امّارہ (ii) شیطان تعین اور اس کی ذریت صلبی و معنوی (iii) بگڑے ہوئے معاشرے کے غلط ربحا نات اور دباؤ کے خلاف جدو جہد اور زور لگانے کی صورت میں ہوتا ہے اور حدیث نبوگ کی رُوسے یہی افضل الجہادہے۔
- فریضہ ثانی کے ضمن میں وعوت و تبلیغ کے لیے جان و مال کھپانے کی صورت میں ہوتا ہے۔
- فریضہ کالث کے ضمن میں سردھڑکی بازی لگانے اور جان تھیلی پر کھ کر باطل کی قوتوں سے''بافعل' اور' بالید' پنجہ آزمائی کی صورت میں ہوتا ہے جس کے لیے تن' من' دھن لگا دینے کا عزم' حتی کہ جان دے دینے کی'' آرزو' کا ہونا

که''المعاصی بریدُ الکفر'' کے مطابق ایمان بالکل زائل ہوجائے اورانسان خُلود فی النّاد کامستحق ہوجائے'الَّا بیکہ حقیقی اور واقعی''اضطرار''موجود ہو!! (۲) دوسروں کوحتی المقدور اسلام کی تبلیغ کرے اور دین کی دعوت دے!

- اس کے لیے یوں تو بے شار اصطلاحات ہیں' جیسے انذار' تبشیر' تذکیر' وعظ' نصیحت' وصیت' تعلیم' تلمین' تلقین' وغیرہ' لیکن اہم تر اصطلاحات چار ہی ہیں:
   (۱) تبلیغ'(۲) دعوت'(۳) امر بالمعروف ونہی عن المئکر' (۴) شہادت علی الناس۔
- سیخودانسان کی اپنی شرافت و مروت کا نقاضا بھی ہے اور ابنائے نوع کی ہمدر دی و خیر خواہی کا نقاضا بھی 'لیکن سب سے بڑھ کر بیسید المسلین محمد رسول الله مُثَاثِیْمِ الله کُتُمِیْ الله اور اس کے ختم نبوت کا منطقی نتیجہ ہے کہ اب تا قیام قیامت تمام انسانوں پر الله اور اس کے رسول کی جانب سے اتمام ججت لیخی ''شہادت علی الناس'' کی ذمہ داری بحیثیت مجموعی اُمت محموعی اُمت محموعی صاحبہ الصلو قوالسّلام کے کندھوں پر ہے!
- (۳) وہ اللہ کے کلمے کی سربلندی اور اُس کے دین حق کے بالفعل قیام اور غلبے کے لیے تن من وصن سے کوشاں ہو۔
- اس کے لیے قرآن کیم کی پانچ اساسی اصطلاحات ہیں: تکبیررب اقامت دین اظھار دین الحق علی الدّین کُلّه ''اور 'لِیگُون الدّین کُلّه ''اور 'لِیگُوم النّاسُ بالْقسط''۔
- تین عام فهم تعبیرات بین: قیام حکومت الهیهٔ نفاذ نظام اسلامی اوراسلامی انقلاب! متذکره بالا تین فرائض کی باهمی نسبت اوراُن کا ایمان اورار کان اسلام کے ساتھ ربط و تعلق ایک ایسی منزله ممارت کی مثال سے خوب واضح ہوجا تا ہے جس کی:
- (i) ایک زیرز مین بنیاد ہے جونظر نہیں آتی لیکن پوری عمارت کی مضبوطی اور پائیداری کا دارومداراتی پرہے۔
- (ii) اسی بنیاد کا ایک حصه زمین سے باہر ہے جونظر آتا ہے جسے عرف عام میں''کری'' اور انگریزی میں Plinth کہتے ہیں۔

لازی ہے!

گو بیا جہاد کی ٹیہلی منزل مجاہدہ مع انتفس اور آخری منزل قبال فی سبیل اللہ ہے!

واضح رہے کہاسی کا'' منفی کیہلو'' جمرت ہے' چنا نچہاس کی بھی پہلی منزل'' آنی تھے جُسر کہا تحسرِ ہَ رَبُّكَ '' ہے اور آخری ہیر کہا قامت دین کی جدو جہد میں وقت آنے پر گھر بار'مال ومنال اور اہل وعیال کو چھوڑ کرنکل جایا جائے!

جہاد کی پہلی دومنزلوں کے لیےاصل آلہ وہتھیار قرآن مجید ہے یعن''جہاد بالقرآن'۔ چنانچ بحاہدہ مع النفس کا مؤثر ترین ذریعہ ہے قرآن کے ساتھ قیام اللیل یا تہجد جبکہ دعوت و تبلیغ کا پوراعمل بھی قرآن حکیم ہی کی اساس پراُس کے ذریعے ہونا چاہیے!!

تیسری اور آخری منزل پرعهد حاضر مین' جهاد بالید'' کی موزوں ترین صورت فواحش و منکرات کے خلاف پُرامن مظاہرے ہیں' لیکن اس میں نوبت فقہاء کرام کی طے کردہ شرا لکط کے تحت قال لینی جہاد بالسیف تک بھی آسکتی ہے۔

### (٢) لزوم اجتماعيت بس كالقاضا:

- فریضہ کوّل کے من میں صرف صحبت صالح (بھوائے: "کُسوْنُسوْا مَسعَ الصَّاد قیْنَ") سے پورا ہوسکتا ہے۔
- اسی طرح فریضه منانی کے ضمن میں درس گاہوں اداروں انجمنوں اور سوسائٹیوں سے پوراہوسکتا ہے!
- لیکن فریضه کالث کے ضمن میں ''سمع وطاعت فی المعروف' کے صیفه اسلامی اور عسری اصول پربنی جماعت کے بغیر پورانہیں ہوسکتا 'اور یہی مراد ہے آنخضور مسلیم اصول پربنی جماعت کے بغیر پورانہیں ہوسکتا 'اور یہی مراد ہے آنخضور مسلیم اللہ کا کہ کا اللہ کا اللہ کا کہ کا اللہ کا اللہ کا اللہ کا اللہ کی کا اللہ کا کہ کا اللہ کا اللہ کا کہ کا اللہ کا اللہ کا اللہ کا کہ کا اللہ کا اللہ کا کہ کا اللہ کا اللہ کا کہ کا اللہ کا اللہ کا اللہ کا کہ کا کہ

#### (٣) بعت جو:

- پہلے دوفرائض کے شمن میں'' بیعت ِسلوک وارشاد'' کی صورت میں کفایت کرتی ہے' کیکن:
- فریضهٔ گالث کے ضمن میں'' بیعت سمع وطاعت فی المعروف'' کی صورت لازمی و

لابدی ہے! چنانچہاس کی جانب اشارہ ہے مسلم کی روایت (عن عبداللہ بن عمر ﷺ) میں جس میں آنحضور مُلَّا اللہ علی کے الفاظ مبارکہ وارد ہوئے ہیں کہ 'مَسنُ مَّاتَ وَلَیْسَ فِنْ عُنْقَهِ بَیْعَةٌ مَاتَ مِیْتَةٌ جَاهِلِیّةٌ ' اس لیے کہ نارمل حالات میں تو دو ہی صور تیں ممکن ہیں:

(i) اگر کم سے کم شرا کط و معیارات پر اُتر نے والا صحیح اسلامی نظام حکومت قائم ہے تو اُس کے سربراہ سے بیعت مع و طاعت فی المعروف ہوگ — اور (ii) اگر الیانہیں ہے تو صحیح اسلامی حکومت کے قیام کے لیے جدو جہد کرنے والی جماعت کے امیر کے ہاتھ پر بیعت مع و طاعت فی المعروف ہوگی۔ تیسری ممکنہ صورت کے امیر کے ہاتھ پر بیعت مع و طاعت فی المعروف ہوگی۔ تیسری ممکنہ صورت صرف ایسے عظیم اور شدید فتنے ہی کی ہوسکتی ہے جس میں حدیث نبوی میں وارد الفاظ کے مطابق سویا ہوا شخص جاگنے والے سے بہتر ہو' بیٹھا ہوا شخص کھڑ ہے۔ ہونے والے سے بہتر ہواور کھڑ ارہنے والا شخص چلنے والے سے بہتر ہو! — الفاظ کے مطابق میں خلک!

## • نتجه

- (۱) المجمن خدام القرآن کا مقصد ہے جہاد بالقرآن۔ یہی وجہ ہے کہ ۱۹۷۲ء میں اس کے قیام کے وقت اس کے جو' اُغراض ومقاصد''معین ہوئے' وہ یہ تھے:(i) عربی زبان کی تعلیم وتر وت (ii) قرآن مجید کے مطالعہ کی عام ترغیب وتشویق (iii) علوم قرآنی کی عمومی نشر واشاعت (iv) ایسے نوجوانوں کی مناسب تعلیم وتر بیت جوتعلیم وتعلیم قعلم قرآن کو مقصد زندگی بنالیں اور (۷) ایک ایسی قرآن اکیڈمی کا قیام جوقرآن حکیم کے فلسفہ وحکمت کو وقت کی اعلیٰ ترین علمی سطیر پیش کر سکے۔
- (۲) تنظیم اسلامی ہے جملہ 'دینی فرائض کی انجام دہی بالخصوص اقامت دین یا اسلامی انقلاب کے لیے'' بیعت ہجرت و جہاد فی سبیل اللہ وسمع وطاعت فی المعروف'' پر مبنی خالص دینی جماعت!!

نظام خلافت کا قیام تنظیم اسلامی کا پیغام تنظيئم إستلامي مروجهم فهوم کے اعتبار سے نەكوئى سياسى جماعت نەمذىبىمى فرقە بلكهابك اصولي اسلامی انقلانی جماعت ہے جواولاً یا کستان اور بالآخر ساری دنیامیں د بن فق يعنى اسلام كوغالب بإبالفاظ ديكر نظام خلافت کوقائم کرنے کیلئے کوشاں ہے! امير: حافظ عا كف سعير

مركزى المجمن خُدّامُ القرآن لا مور ئے قیام کا مقصد منبع ابیمان ....اور ..... سر چشمه فین قرآن ڪيم ے علم وحِکمت ی وسیع پیانے .....اور ....اعلیٰعلمی سطے یرتشهیرواشاعت ہے تا كام ميلِك فهيم عنا صريب تحديد إيمان كي ايم وي تحريب بالهوجائ اوراس طررح اسلاکی نشافهٔ تا نبهٔ اور-غلبه بن کن کردَورِ ثانی کی راہ ہموار ہو سکے وَمَا النَّصِرُ إِلَّا مِنْ عِنْدِ اللَّهِ